

# GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

Published under the Authority of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda

> General Editor : B. Bhattacharyya, M.A., Ph.D., Rājyaratna, Jñānajyoti

No. XCII

भट्टश्रीलक्ष्मीवरविरचिते कृत्यकल्पतरौ पत्रमो भागः

॥ दानकाण्डम् ॥

# KRTYAKALPATARU of

# BHATTA LAKSMIDHARA

# Vol. V. DÁNAKÁNDA

Edited by

K. V. RANGASWAMI AIYANGAR

Baroda Oriental Institute 1941 Pages 1-v15 printed by Jaya Krishna Das Gupta, at Vidya Vilas Press, Benares City and Pp. i—xvi and 1—130 printed by C. Subbarayudu, at the Vasanta Press, Adyar, Madras, and Published on behalf of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda by Benoytosh Bhattacharyya at the Oriental Institute, Baroda.

Price Rs. 9

# PREFACE

THE desire to present a systematic exposition of the teachings of Dharmas'astra in elaborate treatises led to the composition of great digests. The earliest of them synchronised with the rise of the Rajput dynasties of mediæval India. Among such works, the Krtya-Kalpataru of Laksmidhara has long held a pre-eminent position. But, manuscripts of it disappeared even in North India through the violence of the early Musulman conquests, and few copies of the whole nibandha were known. Peterson's discovery of an almost complete set in 1880 (he wrongly named it Krtya-rainakara) in the Library of His Highness the Maharana of Udaipur remained unnoticed till attention was again drawn in 1915 to the work by an article of Rai Monmohan Chakravarti Bahadur in the Journal of the Asiatic Society of Bengal. Rajendralala Mitra and Aufrecht had noticed manuscripts of sections of it, but without any recognition of its value both intrinsically and as the oldest surviving nibandha on Dharma. Even writers on the Gahadvala rulers of Kanauj, under whom there was a final flare up of Hindu supremacy in North India before it passed under the Muslim yoke, failed to notice it as the most conspicuous proof of the revivalist enthusiasm and literary patronage of those kings. A recent history of Kanauj, for example, shows so little perception of the importance of the Digest and knowledge of its contents that it dismisses the Kriya-Kalpataru with a few lines, naming as its chief kandas those on Vyavahara, Vivada (sic), Dana and Rajadharma.

It is impossible to study the chief secondary works on Dharmasastra without becoming aware of the importance of Laksmidhara's treatise and a longing to study it. The feeling had long been mine but the publication of the nibandha seemed impossible of realisation. Early in 1934, however, by a fortunate accident, I was honoured with an audience by His Highness the late Mahārāja of Baroda, Sir Sayaji Rao Gaekwad, wellcharacterised as "the Vikramaditya of our Age." The Prime Minister, Sir V. T. Krishnamachari, K. C. I. E. was present at the interview. A gracious invitation was extended to me to edit some works for the Gaekwad's Oriental Series. An explanation of the importance of the Krtya-Kalpataru, its size, rarity and fitness to figure in that great series aroused the interest of His Highness, who expressed a wish to have all facilities given me to edit the work properly. The chief difficulty had been that of obtaining the manuscript of the nibandha from the Udaipur Palace. The Prime Minister applied for the loan of the manuscript. The Udaipur authorities promised to see if it was still in existence. After further correspondence, and a personal recommendation to His Highness the Mahārāna by Col. Sir Donald Field, C.I.E. (now Prime Minister of Jodhpur) supporting the application for the loan of the manuscript, the promise of the early supply of a transcript of the entire nibandha was received. The transcript was despatched in July, 1935, and was received by me on the day on which I assumed charge of the Principalship of the Central Hindu College in the Benares Hindu University.

An examination of the manuscript revealed its very defective state. It became clear that the publication of parts of it, for which there was no second manuscript, would have to lie over on the chance of an assiduous search revealing the existence of further copies. I also found that it had been extensively laid under contribution by later writers like Hemādri, Caņdes'vara and

Mitra Mis'ra. It seemed possible to derive help in the elucidation of obscure passages in the Kriva-Kalbaiaru from the digests composed by these later writers wherever their works covered the ground previously traversed by Laksmidhara. A search for further manuscripts was begun at once. Press copies of the entire work were made and kept in readiness for collation with manuscripts that might be secured. To postpone the editing of the nibandha till all known manuscripts were secured for comparison would have hung up publication for years. Accordingly, I decided on proceeding with the editing of such kandas as could be dealt with on the basis of accessible manuscripts. In this way, five kändas were edited and sent to the press, viz., Dana, Rajadharma, Tirtha, Moksa and Grhastha. For some of these, fresh manuscripts became available, either when the printing was proceeding, or after the printing of the text had been completed. In such cases, the variant readings of the new manuscripts were either incorporated in footnotes or reproduced in appendices. A manuscript for each of two missing sections of the Digest, unhappily incomplete, which are not represented in the Udaipur set, was discovered. They have to stand over till fresh exploration or a fortunate chance provides fresh manuscripts that would fill in the gaps in the manuscripts so secured.

The first of the sections to be completed, after the utilisation of every manuscript known to be in existence, is the Danakānda. It is now released. The last of the manuscripts to be utilised for it was discovered in the Junior Bhonsle Rāj Library in 1939. Its readings were collected and printed as a final appendix. Before it could be completed by the addition of appropriate introductions on the Krtya-Kalpataru in general, and on Danakānda in particular, work that would not permit of any other pursuit intervened. It absorbed all my time. When release came a year ago, impaired health caused further delay. It was thus possible to resume the work and complete it only recently.

As now presented, the first of the sections of the great Digest of Laksmidhara to be published is really its fifth part. It is issued with the full complement of textual variants, footnotes indicating the "obligations" of later writers like Hemādri to Lasmīdhara's work, appendices identifying the Vedic mantras cited in the text as well as the quotations from smrtis, Epics and Puranas, and collecting the bratijnah or visaya-nirdesa of later treatises on Dana, like those of Ballala Sena, Hemadri, Candes'vara, Madanasimha, Dalapati, and Mitra Mis'ra, and enumerating known works on Dana. The purpose of the extracts on pratajna is to show the way in which Laksmidhara's work was amplified, amended or developed by later writers. Of the later treatises on Dana, Ballala Sena's Danasagara has been published partially but the greater part of it remains unprinted. The others, with the exception of Hemadri's Danakhanda, are not yet printed. For the comparative study of Dana all of them are needed along with several other works available either in print or in script. The preparation of copies (and in one case of photographs) of these, which are so necessary for a comprehension of the evolution of Dana literature, has involved much labour, time and expense. The need to study them has also delayed the present publication. But it seemed well worth while to face the delay rather than follow the practice of publishing, without comparative studies involving such preliminary work, what are in effect nothing more than copies in print of manuscripts, with all their defects unremoved.

The Introduction prefixed to the Danakanda of the Kriya-Kalpataru falls into two parts. The first treats of the Digest and its author, and the second of the Danakanda specifically and in relation to the evolution of the literature of Gifts. In the former, the information that can now be gathered about Laksmidhara, his patron

king Govindacandra and the Krya-Kalpataru are summarised, and the time-relation of Lakşmīdhara's work to the famous Mitakşarā of his contemporary Vijffānes vara and to the commentary of Aparārka is discussed on data not previously utilised. My conclusions are at variance with the views now holding the field, and advocated by writers of authority like Mr. P. V. Kane, but they are believed to rest on evidence which can not be lightly rejected or refuted. My aim in the Introduction has been to present part of a sketch, founded on a comparative study of the *nibandha* of which one section is now published (from among fourteen) of the Indian view of life as cherished by those who felt the urge to expound it in great digests, both as a personal duty and as an obligation of *Rajadharma* in its narrower and wider senses.

The general introduction on the Krtya-Kalpataru and Laksmidhara is largely a recast of two papers which appeared some months ago in the volume commemorating the Silver Jubilee of the Madras Law Journal.

The duty remains to state my obligations. They are naturally heaviest to His Highness the late Mahārāja Gaekwad of Baroda for graciously approving of the inclusion of the nibandha in the Gackwad's Oriental Series and in commanding the provision of the necessary facilities, to His Highness the Mahārāna of Udaipur for sanctioning the preparation and supply of a careful transcript of all the twelve kandas in the Palace Library at Udaipur, and to Sir V. T. Krishnamacharya K.C.I.E., for the warm interest he has taken in the work from its inception, for the freedom given to the editor to select his own printers and choose a format that would be worthy of so important a work and of the series in which it would appear, and for securing for my use manuscripts or transcripts of the Krtya-Kalpataru that would not have been available to me without his intercession. Dr. B. Bhattacarya, the learned Director of the Oriental Institute and the General Editor of the Gaekwad's Oriental

Series, has met with promptness and sympathy all my requests for help in securing manuscripts. He also undertook the laborious task of comparing my press copy of the Danakanda with the India Office manuscript of it, that he had secured on loan, as, under the rules, it could not go out of his personal custody. To Col. Sir Donald Field, I owe thanks for supporting by a personal letter to His Highness the Maharana of Udaipur the request for the supply of a transcript of the entire Digest. I owe the access to the Junior Bhonsle Raj manuscript collection, which resulted in the discovery of manuscripts of some kändas of the Kriva-Kalpataru, to the Hon'ble Mr. B. S. Nivogi, Judge of the High Court of Nagpur. To the Council of the Royal Asiatic Society of Bengal and to the authorities of the University of the Punjab, I am indebted for the courtcous loan of manuscripts in their libraries. To Mahamahopadhyaya Pandit Gopinath Kaviraj, M.A. and Dr. Mangaldeva S'āstri I am indebted for the loan of many manuscripts from the Sarasvatibhavan at Benares. To the authorities of the Bhandarkar Oriental Research Institute, I am in debt for the loan of the manuscripts of the Danarainakara, the Danasara and the Danarainapradips from the Anandas'rama at Poona. Vaidyaratna Captain G. Srinivasa Murti, B.A., B.L., M.B., C.M., the erudite Director of the Advar Library, has placed me under unforgettable obligation by having manuscripts of several works on Dana, like the Danarainakara, Danapradipa, Danaprakas'a and Dana-Kamalākara that were needed for comparative study, transcribed at the cost of the Adyar Library and placed at my disposal for editing the Dana-Kalpataru. Mr. Chintaharan Chakravarthy, M.A., of the Bethune College, Calcutta, arranged to get me copies of passages from the Danasagara manuscript in the Library of the Royal Asiatic Society of Bengal.

In the actual editing of the Dana-Kalpataru and in taking it through the press, I have been continuously helped by my former pupil and colleague, Mr. A. N. Krishna Aiyangar, M.A., L.T., now of the Adyar Library, while in the work of collating my press copy with manuscripts in Maithili, in interpreting difficult passages in the text and in comprehending strauta-prayoga, my debt is heavy to my friend and former colleague Mahāmahöpādhyāya Pandit A. Chinnaswami Sastri, Principal of the College of Theology in the Benares Hindu University, and his Assistant, Mimamsācārya Paţţabhirāma Sāstri. In preparing the bibliography of Dāna literature I have received help from Dr. V. Raghavan, M.A., Ph. D., of the University of Madras and of course from Mr. Kane's exhaustive list.

Vasumativilasa, Mylapore

19th November 1941

K. V. RANGASWAMI

# CONTENTS

|           |                 |            |            |            | - 2    | AGE |
|-----------|-----------------|------------|------------|------------|--------|-----|
| PREFACE   | E ,             | •          |            |            |        | v   |
| Introduct | ion I: Lakşmi   | dhara and  | i the Krty | a-Kalpatan | . n    | 1   |
| Note A :  | Verses introdu  | cing the I | Krtya-Kalj | pataru     |        | 46  |
| Introduct | ion II : Dāna-  | Kalpataro  | 4 - 4      |            |        | 57  |
| Note B :  | Digests anterio | r to the K | rtya-Kalp  | ataru      | -      | 120 |
| Note C :  | Manuscripts of  | of the Di  | ānakāņda   | of the b   | irtya- |     |
|           | Kalpataru       | 69(T)      | (In the    | +          |        | 124 |
| Note D :  | List of Works   | s on Dâna  | 6.4.3      |            |        | 127 |

# दानकाण्डविषयसूचिका

|    | मङ्गलाचरणम्                               | ÷          | 1.1  |   |    |     | 2   |
|----|-------------------------------------------|------------|------|---|----|-----|-----|
|    | विषयनिर्देश:                              |            | 1-   |   | 14 |     | 3   |
| 2. | दानस्वरूपम्                               |            |      |   |    |     | 3   |
| ₹. | देयादेयानि                                |            |      |   |    |     | 15  |
| ξ. | पात्रव्धाणम्                              |            |      |   |    | +   | 39  |
| 8. | महादानानि                                 | 100        |      |   |    | 86- | 285 |
|    | (१) नुहा                                  | पुरुषदानवि | धि:  |   |    | 4   | 48  |
|    | (?) fero                                  | यगभेदानवि  | ाधिः |   |    | 4   | 5P  |
|    | (३) बझा                                   | ण्डदानम्   |      |   |    | 10  | ξu  |
|    | (४) কল্প                                  | पादपदानम   | t.   |   |    |     | 90  |
|    | 10 A. 10                                  | हस्रदानम्  |      |   |    |     | 98  |
|    | 1. C. | घेनुदानम्  |      |   |    |     | 50  |
|    |                                           | याश्वदानम् |      | + |    |     | 13  |
|    |                                           | रथदानम्    |      |   |    |     | 63  |
|    |                                           | स्तिरधदान  | H.   |   |    |     | 65  |
|    |                                           | 2020       |      |   |    |     |     |

|                               |       |      |     |                   |      | PAGE  |
|-------------------------------|-------|------|-----|-------------------|------|-------|
| (१०) पश्चठाङ्ग्रखदानम्        |       |      | 4   |                   |      | 68    |
| (११) पृथ्वीदानम्              |       |      |     |                   |      | 52    |
| (१२) विश्वचक्रदानम्           |       |      | ÷.  | ÷.                |      | 89    |
| (१३) कल्पछतादानम्             |       |      | 1   |                   |      | 99    |
| (१४) सप्तसागरदानम्            |       |      |     |                   |      | 103   |
| (१९) रत्नवेनुदानम्            | ۰.    |      |     |                   |      | 608   |
| (१६) महाभूतघटदानम्            |       |      |     | •                 |      | 800   |
| पद्मपुराणोक्त ब्रह्माण्डदानम् |       |      |     |                   |      | \$50  |
| काडिकापुराणोक्त गोसहस्रव      | रानः  | Ŧ    | ÷   |                   | +    | 115   |
| आदित्यपुराणोक्त गोसहस्रद      |       |      | 4.1 | •                 |      | \$12  |
| महाभारतोक्त गोसहस्रदानम       | ς.    |      | *   | × .               |      | 218   |
| पर्वतदानानि .                 |       |      |     | ÷                 | 120. | -880  |
| (१) धान्याचलदानम्             | ÷     | TIC  | à.  |                   |      | 190   |
| (२) खवणाचलदानम्               |       |      | 130 |                   |      | 259   |
| (३) गुडपर्वतदानम              | •     | 1.01 | 4   |                   |      | 298   |
| (४) कनकाचलदानम्               | 2.    |      | 4   |                   |      | 130   |
| (५) तिखाचळदानम्               | 2     |      |     | <i>(</i> <b>-</b> |      | 128   |
| (६) कार्पासाचछदानम्           |       |      |     | ÷.                |      | 1588  |
| (७) घुताचलदानम्               | •     |      |     |                   |      | 122   |
| (८) रत्नाचळवानम्              | •     |      |     |                   |      | 154   |
| (९) रूप्याचलदानम्             |       |      |     |                   |      | \$\$0 |
| (१०) शकराचलदानम्              | •     |      |     |                   |      | 325   |
| गुडघेस्वादिदानानि             |       |      |     |                   | 188- | -90E  |
| पश्चधेनुदानम् .               |       |      |     |                   |      | 889   |
| तिल्धेनुदानम् .               |       |      | ¥   |                   |      | \$86  |
| भूतबेनुदानम् .                | £     |      |     |                   |      | \$82  |
| जलघेनुदानम् .                 | •     |      | 1   |                   |      | 190   |
| तिलचेनुदानम् (आदिलपुराष       | गोत्त | 5)   |     | 4                 |      | 999   |
| घुतचेनुदानम् ( ,,             |       | )    |     |                   |      | 898   |
| जलघेनुदानम् ( 22              |       | )    |     |                   |      | 305   |
| रुपती गोदानम्                 | •     |      |     | •                 | 192- | 708   |
| क्षपिछागोदानम्                | •     |      | à 1 |                   |      | 180   |

٩,,

ξ,

xiv

|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |                                       |        |      | PAGE |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|---------------------------------------|--------|------|------|
|            | उभयत्तोमुखीदानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -                  |                                       |        |      | 225  |
| 19.        | हेमगवीदानम् .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    |                                       |        |      | 2.99 |
| 6.         | वृषभदानम् .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                    |                                       | +      |      | 100  |
| ę.         | कुष्णाजिनदानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |                                       |        |      | 160  |
| to.        | भूमिदानम् .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                    |                                       |        |      | 031  |
| 11.        | सुवर्णदानम् ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    |                                       |        |      | 899  |
| 19.        | विद्यादानम् +                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    | Q                                     |        |      | 200  |
| ₹₹.        | करुपदानम् .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                    |                                       |        |      | 999  |
| <b>88.</b> | तिथिदानम् .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1.1                |                                       | ÷.     |      | 855  |
|            | मासदानम् +                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |                                       |        |      | 779  |
| 19.        | नक्षत्रदानानि .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    | ÷                                     | ÷      |      | 989  |
| 14.        | असदानम् .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | .4                 |                                       |        |      | 285  |
| 10.        | आरोग्यदानम् .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    | ×                                     |        |      | 290  |
| 16.        | अमयदानम् .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | No. Contraction    | 1431                                  |        |      | 999  |
|            | द्विजस्थापनम् 🔒                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 13 11              |                                       | 4      |      | 899  |
| 19.        | प्रकीर्णदानानि .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ·                  | 4.1                                   |        |      | 290  |
| Re.        | कृपवापीतढागविधिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    |                                       |        |      | 309  |
|            | दारीवन्धः .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                    |                                       |        |      | 258  |
| 28.        | वृक्षप्रतिष्ठा .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 100                |                                       |        |      | 200  |
|            | बृक्षारोपणविधिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |                                       |        |      | 905  |
| 28.        | आश्रयदानम् -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                    |                                       |        |      | 355  |
|            | प्रतिश्रयदानम् .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    |                                       |        |      | F1F  |
|            | Appendix A-Rea                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | idings of th       | e Puniab                              | Univer | sity |      |
|            | MS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                    |                                       |        | 1    | 355- |
|            | Appendix B.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                    |                                       |        | 74.0 |      |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | वदानसागरप्रति      | at                                    | 2      |      | 220  |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | खण्डालुकमणी        |                                       |        | 1    | 384  |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | दानरताकरप्रति      |                                       | 5001 T |      | 384  |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | दानविवेकोद्योत     |                                       |        | 12   | 289  |
|            | All and a second s | दानप्रकाशे प्रति   |                                       |        |      | 341  |
|            | Appendix C-Ve                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | of a series of the | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |        |      | 398  |
|            | Appendix D-We                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    |                                       |        |      | 390  |
|            | ubbanan p - 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | auton Artiste      |                                       |        |      |      |

xv

|                                           |     | PAGE |
|-------------------------------------------|-----|------|
| Appendix E-Identification of Quotations   |     | 998  |
| Appendix F-Half-verse Index of Quotations |     | 340  |
| Appendix G-Readings of the Manuscript in  | the |      |
| Tit fahr funder Dhands Dale Mannie        | 3/3 | 092  |

Library of the Junior Bhonsle Rāja, Nagpur २८३-४१२ Appendix H-- दलपतिकृत जुसिंहप्रसादे दानसारे प्रतिज्ञा ४१६-४१२

# LAKSMIDHARA AND THE KRTYA-KALPATARU

# MODERN NEGLECT OF NIBANDHAS

In modern treatises on Hindu Law sufficient justice is rarely done to the importance of the Digest (nibandha) in the evolution of Hindu social and legal institutions." This is largely due to the circumstance that attention has been almost entirely monopolised by the great commentaries (bhdsydh) like those of Visvarūpa, Vijnānesvam, and Aparātka on Yājnavalkya, and Medhātithi, Govindarāja and others on Manu. The reputation of the Mitaksara of Vijnanesvara has thrown into the shadow that of the digests, which were either anterior to or nearly contemporary with it. It is true that the digests of S'rikara and Bhoja, to which the Mitāksarā refers, have long been lost, but enquiry might well have been made for a work like the Krtya-Kalbataru, which has been quoted with frequency and respect by digests from the middle of the twelfth century onwards. It is noteworthy that even a specialist like J. Jolly, who discussed the value of the digest literature nearly sixty years ago," failed to do full justice to it. While he contended that " it may be confidently asserted that the supreme Rulers of Indian States in all parts of the Peninsula have always taken an active interest in the composition of Law-Digests and Commentaries, and this fact must needs raise a strong presumption in favour of the practical nature of these works," he conceded that it was "out of the question to compare them in any way to the law-codes of

L

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> They did their work so well that their Commentaties and Digests have, in effect, superseded the Smritis, at any rate in a very large measure." (Mayno's Hindu Law, 10th edition, 1938, p. 42.) Mr. P. V. Kane gives the commentaties and digests together one section viz., 57, pp. 246-247. History of Dharma-Sastra. Vol. I.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> History of Hindu Law, (Tagore Law Lectures, 1883), 1885.

modern Europe." He regarded the Digest as analogous to European treatises, which are cited in legal decisions, and as merely containing statements of law which their Hindu readers would know how far to apply or not in the actual conditions of the prevalent customary law. Jolly's references to the digest literature in his earlier work are only to comparatively late digests like those of Hemādri, Dalapati, and Ţoḍarmal.

#### SCANTY KNOWLEDGE OF THE KALPATARU

Laksmidhara's work was quite unknown to him. If he had had access to it, he would have seen its unique value and cited it as a prominent instance of a digest of law, whose hinding authority, on the kingdom for which it was composed, must have been unquestioned, in view of the rank and position of its author and of the royal mandate which was responsible for its composition. Even in 1896, when he wrote his later treatise ' he had no perception of the importance of this digest which he named. He was obviously unfamiliar, even in 1928, with the contents of those parts of it which he described in the English version of his *Hindu Law and Custom*."

Virtually little was known of Lakşmidhara till 1916, when Rai Bahadur Monmohan Chakravarti included a short note on the Kalpataru at the end of an article on the contributions to Smrti by writers of Bengal and Mithila.<sup>4</sup> He actually handled manuscripts of four sections of the Kalpataru in the library of the Royal Asiatic Society of Bengal. It was left to Mr. P. V. Kane to collect the available information on this digest and present it in the light of his own inspection of manuscripts of two sections, namely, *Rājadharmakānda* and *Vyavahāra-kānda*.<sup>4</sup> He bad no access to the remaining parts though he was aware that Dr. P. Peterson had noted, as early as 1882, the existence of manuscripts of twelve out of its fourteen sections in the library of His Highness the Mahārāņa of Udaipur.<sup>4</sup> Peterson's interests and knowledge did not extend to *Dharmasāstra*. He had

Recht und Sitte, Strasburg, 1896.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ed. Bam Krishna Ghosh, Calcutta, 1928.

<sup>1</sup> J.A.S.B., 1915, pp. 311-375.

History of Disarmasastra, Vol. 1, 1930, pp. 315—318.

<sup>\*</sup> Report on the Search for MSS. in the Bombay Circle, 1883, pp. 108, 111.

## LAKSMIDHARA AND THE KRTYA-XALPATARU

contented himself with quoting only the first quarters of the invocatory verses prefixed to each of the kandas and their colophons. His unfamiliarity with the nibandha literature made him cite the work, in spite of the explicit statement in the colophons, as *Kriya-ratnākara*, which is the distinctive title of a section of a similar digest composed by Candesvara, in imitation of the Kalpataru' early in the fourteenth century.

## INFLUENCE OF THE KALPATARU

The printing of some of the later nibandhas, which have laid the Kalpataru under liberal contribution, and the examination of manuscripts of unpublished digests, which have cited the Kalpataru freely, now make it possible to understand the reason for the great reputation which it formerly enjoyed, and the extent of its influence. Monmohan Chakravarti showed that the influence of the Kalpataru was traceable not only on the later writings of the Bengal and Mithila schools of Hindu Law but over all the chief legal writers in North India and the Dakhan. In Bengal, Aniruddha (c. 1160 A.D.) was the earliest to quote the Kalpataru as an authority, and Ballälasena, (c. 1165 A. D.) who was only a generation removed from Laksmidhara, was influenced by him. S'ūlapāņi (c. 1400 A. D.), S'rinātha (c. 1500 A. D.) and Raghunandana (c. 1490-1570 A. D.) in Bengal, S'ridatta (c. 1245 A. D.), Candesvara (c. 1300-1360 A. D.), Vācaspati Misra (c. 1450 A. D.) and Rudradhara (c. 1360-1400 A. D.) in Mithila, Harinātha (c. 1350 A. D.), S'ridhara (c. 1150 A.D.) Visvesvara Bhatta, Madanapāla (c. 1360-1390 A.D.) and the Madanaratna (c. 1425 A. D.) in North India, Hemädri (c. 1260 A. D.) and Prataparudra (c. 1497-1539 A. D.) in the Dakhan are among those who used Laksmidhara's digest in composing their own works. Along with references to Laksmidhara and his digest in terms of deep veneration, we find in many later works, e.g., those of Hemädri, Madanasimha and Candesvara, the reproduction wholesale of pages after pages of the Kalpatara. Owing to this method of appropriation practised by the later digest writers, almost the whole of certain sections of the Kalpataru can now be detected in some later digests. This is the case with the

<sup>1</sup> Printed in 1925 in Bibliotheca Indica.

Viramitrodaya of Mitra Misra,' the one work which, in its range and size, if not in its quality, excels the Kalpataru. The curious system of wholesale 'borrowing' was probably deliberate and designed with the purpose of making the later work supersede an earlier. It will partly account for the almost total disappearance of some of the great digests of the earlier epoch.' In the later digests the deferential manner in which views of Laksmidhara are quoted suggests not merely the great value attached to his pronouncements but the merit of citations from a work which had become scarce. It may be noted, as an illustration, that the Sarasvatt-villisa of Prataparudra-deva has a whole chapter (paras 627 to 773 in the edition of Foulkes) summarising the views of Laksmidhara on the division of inheritance (dayabhaga).' Not less noteworthy is Prataparudra's reference to the author of the Kalbataru as Bhagavan Laksmidhara, giving him the rank of an Acarya or rsi.

The influence of Lakşmidhara did not penetrate to South India. He is not referred to by writers like Varadarāja, the author of Vyavahāra-nirņaya,' Devaņņa Bhaţţa and Mādhavācārya, very probably because they had no access to the Kalþataru. The circumstance that Benares, in which Lakşmīdhara probably lived and wrote, was repeatedly sacked by the Muhammadan invaders within a few years of Lakşmīdhara's death, and the whole area was thoroughly ravaged,' will account for the almost total disappearance of manuscripts of Kriya-kalþataru, and the impossibility of the extension of its doctrines, in the following centuries, to an area so remote as South India.

<sup>1</sup> Composed between 1610 and 1640 A. D. under the patronage of Uir Singh of Orthha, the favourite of Jahangir. Twenty-two sections of it are known, and half the number has been printed at Benares, (1905-1939).

<sup>2</sup> "As better and more compact digests came to be composed in later times, the *Ralpataru* fell more and more into obscurity. It is for this reason that MSS, of the work are rare" (Kane, op.cit., p. 318). It cannot be americal with justice that later digests like the *Ratmahara*, *Madamaratna* and *Viramitrodaya* are "better and more compact" than the *Ralpataru*.

<sup>4</sup> parss 627-773 in T. Fonlkes, Hindu Law of Inheritance according to the Savayuati-cilasa, 1861; and pp. 421-430 in the Mysore edition of Savasvativilasa, 1927.

<sup>4</sup> This work is about to be published by me. Varadavaja probably lived before Madhavacarya.

<sup>3</sup> In 1194 Benarca was sacked on the defeat and death of Jayacandra, and over a thousand of its temples mere destroyed. (Briggs, Ferivitan, I, p. 179; Elliot, History of India, II, p. 221.)

#### LARSMIDHARA AND THE KRTVA-KALPATARU

#### THE EVOLUTION OF THE NIBANDHA

Before proceeding to describe Laksmidhara's work, a brief reference may be made to the place of the Digest (nibandha) in the evolution of Hindu Law. Our social institutions have, in a correct perspective, to be viewed neither as mere instruments nor as mere ends. While they serve initial and intermediate ends they cannot reach the ultimate end. They help our progress to the goal and furnish the means to the self-discipline without which reaching the goal viz., Moksa, will be impossible. In the almost endless chain of rebirth (samsara), and in man's advance towards the end of re-birth, he is helped or retarded by his own actions (karma). The eternal (sanatana) institutions and ideals of life are designed to help the realisation of this end, The value of incarnating as a human being lies in the opportunity furnished by a regulated life in this world to break the chain of samsāra. Man attains the end not by flying from the world but by living in family and society. Responsibility for his destiny lies individually on every human being and collectively on society, represented by those who act as the guardians of the eternal social order (varnāsrama-dharma). The social classes (varnāh) are interdependent. So are human aims (purusarthab). Institutions arise from the desire for well-being (artha and kāma) and they are sustained and directed by duty (dharma) towards emancipation (moksa). As a measure of discipline and training, and for the attainment of the goal, life is divided into stages marked by ' resting places' (asramah). The march from stage to stage is progressive, and the four asramas, like the four varnas, are all of equal importance and they are also interdependent. Society, as represented by the King, has a responsibility as well as an interest in the due maintenance of the social order, which is itself part of a scheme that is behind and beyond the short span of human life. The principles regulating life are embodied in concepts of duty (Dharma) ranging from the widest and the most general to the narrowest and individual. The fundamental purpose of education and training is to inculcate the lessons of duty Dharma). The science of duty (Dharmasastra) is the science of life.

<sup>1</sup> I developed the ideas in 1934 in my Calcutta University Lectures, and have repeated them in my Rajadharma, 1941.

From these conceptions sprang the belief in the paramount value of Dharmasastra. Its principles were taught in the schools, and were taught orally. To fix the teaching in the memory, mnemonic devices were adopted. The lessons were strung as a series of aphorisms (sistraui). As the content of Dharma is the same for every one, and is immutable, a fundamental unity must exist in the teachings of all schools.! But, the schools may vary mnemonic devices, and the adjustment of stress on different aspects of Dharma, according to the needs of particular persons or occasions. It leads to apparent differences of doctrine in the manuals made up of sutras or easily remembered verses composed for use by different schools. When such differences become numerous or acute, through the multiplication of Dharma-Sätras, the need for reconciliation, comprehension and simplification, for the benefit of persons who cannot depend entirely upon oral tradition and memory, leads to the composition of comprehensive works (samhitāh). They collect the teachings of the sätras, add the explanatory matter orally given by teachers. and present them in orderly treatises like the Manu-smyti or Manusamhitā. As social life becomes varied and complex, and oral expositions of the samhitas on Dharma are found to be insufficient for the preservation and promulgation of the principles of Dharma, commentaries (bhasyah) on the Samhitas come to be written. The hypothesis that Dharma is comprehensive, complete, consistent and suited to all possible situations and changes in human life is there always. Apparent contradictions in the works on Dharmasastra can be resolved by the application of rational principles of interpretation (Mimāmsā), which will reveal the underlying consistency. Commentators specialize on the resolution of such ' contradictions ' Commentaries come to contain not merely verbal explanations but discussions of fundamental principles and their re-enunciation. A great commentator like Medhätithi or Vijñänesvara selects a well-known Samhitä on Dharma like that of Manu or Yājňavalkya and, while professing only to interpret his text, he actually proceeds to summarise the teachings on Dharmasastra is its entirety, and to make elaborate

<sup>&</sup>lt;sup>1,4</sup> The authors of the Commentaries and Digests assume that the smrtis constitute a single body of law, one part of which supplements the other, and every part of which, if properly understood, is capable of being reconciled with the others." (Mayne's Hindu Law, 10th edition, 1938).

#### LARSMIDHARA AND THE KRTYA-KALPATARU

comments in which, by refined and intricate reasoning, reconciliation is sought to be effected between apparently conflicting authorities and the opposition between *Dharma* and recognised usage (ācāra). Such commentaries are specially intended for the benefit of the scholar and legist. A simpler codified form of *Dharma* is required of the less advanced students. The need is met by verse-summaries of *Dharma* (*Dharma-sangrahth*) in which principles are enunciated, differentiated and reconciled.<sup>1</sup> Such a work was composed by Medhātithi but is now lost. To this class belong the versified summaries of the principles of *Dharma* as laid down by the twenty-four (*Catur-vinsati-mata*) or thirty-six (*Sațtrimsat-mata*) exponents of tradition (*smytikārāț*).<sup>1</sup>

The elaboration of devices for the conservation and diffusion of Dharmasastra does not stop even here. The King, as the leader of society, has as his personal responsibility (Rajadharma) the obligation firstly to understand himself correctly the principles of Dharma which should regulate the conduct of every one in the kingdom, and secondly to see that those who administer the kingdom, as well as those for whose benefit they administer Dharma, have a clear view of their respective duties." The device chosen for realizing this object is the Nibandha or the Digest.' A conscientious king so educates himself to a mastery of Dharmasastra that he can himself expound Dharma in a commentary or digest. So acted Apararka, who composed (c. 1125 A.D.) a famous commentary on Yājñavalkyā-Smrti and Bhoja Dhāresvara, who composed a digest a century earlier." Other kings, not so gifted, would commission a learned Minister to compose the digest." The founder of a dynasty, whose rise to supremacy is recent, or whose pretensions to the throne or to Ksatriya lineage are disputable, would try to show his zeal for upholding

<sup>1</sup> cf. as a type of the class the new lost Smptizzakgraha, which is frequently cited by the Mitakgara, Aparaska and Smptizzadrika (Kane, pp. 239-232).

- Kane, op. cit., pp. 223-225 and pp. 237-238.
- <sup>1</sup> See my lectures on Rajadharma (1941) passim.
- 4 Kane, op. cit., p. 247.
- <sup>b</sup> Ksne, pp. 275-279(Bhoja) and 323-334 (Aparärisa).

<sup>5</sup> The Militelevers, which is virtually a digest, was obviously commissioned by the Calakya emperor Vikramäditya VI, as may be seen from its concluding verses. Sankarabhatta in his Docitaningoya (c. 1540-1600 A.D.) describes Vijäänes'vara as the most eminent of the mibernaha-karab. (Kans, op. ett., p. 247) Aparärks's Commentary is even more like a nibernaha than the Mitaketora.

Dharma by arranging for the composition of a digest.' An ambitious prince will now and then try to make up for his relative inferiority in the scale of rulers by undertaking the provision of a digest comparable with those undertaken by rulers of the first rank.<sup>2</sup> In the days in which Hindu society appeared to be threatened with dissolution, owing to the onslaught of enemies of alien race and faith, there was a special inducement to the zealous in the Hindu fold, to re-state in new digests the principles of Dharmasástra.

These conclusions follow from even a cursory perusal of the history of Dharmasästra. The Nibandhas of Ballalasena (Sägara), Candesvara (Ratnākara), Madanasithha (Madanaratna), Dalapati (Nysinihaprasāda), Pratāparudra, Mitra Misra (Vīramitrodaya), Anantadeva (Kaustubha) and Nilakantha (Mayükha) illustrate them. An ambitious ruler of a new dynasty goes further. He gets a learned Brahman to act as his Chief Minister, entrusts to him the organisation of a Hindu literary and religious revival as well as the composition of a first-class digest of Dharmas astra. To such aspiration we owe the monumental digest of Hemädri, composed when he held the office of the Minister under Mahadeva, the Yadava King of Devagiri. Madhavacārya's Bhāsya on Parasarasmrti, and Vijñanesvara's Mitaksara, whose concluding verses glorify the Calukya king Vikramaditya VI. The work of Dalapati and of Akbar's Revenue Minister Todarmal (Saukhya) 3 reflect the tolerance of Musulman rulers, who permitted, even if they did not commission digests of Dharmasästra for the benefit of their Hindu subjects.

#### LARSMIDHARA'S EMINENCE

Among such works, Krtya-Kalpataru stands pre-eminent. Its author Bhatta Laksmidhara describes himself as the Chief Minister for Peace and War (Mahā-sāndhi-vigrahika) of Mahārājādhirāja Govinda-candra-deva, and as the son of Bhatta Hrdayadhara, who had held the same office. In the brief

<sup>\*</sup> of , Govindacandra of Kanauj or Bukka I of Vijayanagara.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> e.g. Madanasimha, Bhagavania of Bhareha, Birsingh of Orchha, Baz-Bahadur-Candra of Kumaon etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kane, pp. 421-423. The seven Saukhyas of his digest are collectively known as Todarananda.

#### LARŞMIDHARA AND THE KRTYA-KALPATARU

introductory verses' prefixed to each of the sections of his Digest, he bases his competence to deal with the matters comprised in the section, on his possession of the appropriate qualities, as adhikara for undertaking to write on it. Thus, he claims to have been trained in the austere school of brahmacarya before he became a householder (grhastha), and devoted himself to the studies and ritual prescribed for Brahmans. He had performed the prescribed daily baths and yainas, and omitted the timely performance of no rite prescribed for a srotriya." With piety, he had propitiated his ancestors (bitrgana) by the due performance of sraddhas. He had 'purified the earth' by the excavation of tanks, the planting of trees, and the foundation of villages given as gifts to learned Brahmans, and in other ways illustrated in his own life the duty to make gifts (dana). The rest-houses, which he had constructed on the routes leading to holy places (tirtha) were crowded with the devout pilgrims who had undertaken the toilsome journeys to wash away their sins. By his performance of explatory rites he had become the luminary of Dharma, by whose light the world guided itself. It was owing to his wise counsel that Govindacandra trod the path of righteousness, and attained supremacy over many kings. By his mastery of the different branches of learning, by his eloquence, and by his trained intellect, he had attained the capacity to expound, as a judge, the intricacies of law in such a way as to win the spontaneous admiration of the learned men who crowded his court. When, as Chief Minister, he undertook 'the yajña (sacrifice) of the protection of the world (visva-pālana),' the virtuous subjects (sādhavah) attained prosperity (pusti) and calmness of mind (stanti). By his own studies in philosophy and sastra he had attained an unmatched capacity to expound them in such a way as to help the good to overcome the darkness

<sup>1</sup> These are printed with a translation at the end of this general introduction.

<sup>5</sup> Yajñavalkya (J. 111) dissinguishes between stattiya and vedapåraga). The Mittägara explains the distinction : One who has studied one Sakha of the Veda thoroughly is a Stattiya, and one who can teach one Sakha is a vedapåraga). This follows Bandhäyans : एको झाखामधीख ओफियो मवति. Apastamba would make the successive mastery of the Vedas one by one the test : धर्मेण वेदावास एकेक-मधीख ओनियो भवति. Tarkaväcaspati, following Bhavabhäti (Malatimadhava, I, 5) makes acara पङ्ग्रमीवि(दो) विद्यं the test. V. N. Mändlik follows Apastamba, but misquotes Vijäänestvara's definition of vedapåraga (Trn. of Yajñavalkya, p. 176 n.)

of delusion (māyātamaļi) and achieve the happiness of ultimate release from re-birth (Mokşa).

Stripped of poetical imagery, the verses in which the qualities of the author are described by himself, amount to this. Laksmidhara was by birth a srotriya whose family had attained to the dignity of being termed Bhattas. He was born and lived in affluence. The position of Chief Minister, which he came to occupy, had been held previously by his father. Apparently, the Gähadväla dynasty, to which his master Govindacandra belonged, acted on the ancient precept that kings should employ only those whose ancestors had shown marked fidelity to the kingdom.4 The inscriptions of the dynasty show that this principle was followed in other appointments also. For example, a considerable number of copper-plate grants discovered at Kamauli (now in the Lucknow Museum) show that the office of Chief Priest (Mahāpurohita) at Benares was hereditary in the family of Diksita Jagusarman, to whom most of the grants were made." Either as Chief Minister or previously as Chief Justice, Laksmidhara had proved an efficient administrator. By his prowess he had reduced the king's enemies to beggary and misery." He had made extensive benefactions as ordained by the sastras which he expounded. His claim to many-sided learning is fully borne out by his Digest which not only displays a mastery of Purana and Smrti, as pointed by Mr. Kane, but shows that he was a Mimāmsaka profoundly learned in the Veda."

#### LAKSMIDHARA'S LEARNING

The bounds of his knowledge cannot be discovered merely from his quotations. True to the convention that a Dharma-Nibandha

े स मन्त्रिणः प्रकृषीत प्रायत् मीलान् स्विरान् ग्रुचीन् (Yajñavalkya, I, 312).

<sup>2</sup> See the Kamazli plate of Vijayacandra and the Ynvaräja Jayacandra Samuat, 1224 [Epig. Ind. IV, pp. 118 ft.].

<sup>3</sup> विश्वान्ताः विमुखाः क्षत्रेन्द्रियसुखाः क्ष्मातल्पनिद्रालतो मिक्षाइगिज्रपरत्वचा परिभिताः धौपदीभाजाम्बराः । नौताः बाळवक्षेन बस्य रिपवः राष्ट्रद्वाचर्यं परं कार्ष्वे स प्रथमाश्रमे प्रथमतः प्रस्तौति सक्ष्मीघरः ॥

<sup>4</sup> Mr. P. V. Kane's estiment that the Kalbutarn <sup>44</sup> generally quotes only the Swetti writers, the epics and the perduax <sup>44</sup> (op. cit, p. 317) overlooks his many Vedic citations. See Appendix C infra.

#### LARSMIDHARA AND THE KETVA-KALPATARU

should rely on no authority which was not sastraic, Laksmidhara confines his quotations to srauta and smarta literature, the great epics (itihasa) and purana, and refers only occasionally to the views of previous writers on Dharma.' Even without his explicit references to Kumārila (as Bhattapāda) and S'ābrasvāmin, his proficiency in Parva-Mimäinsa, so necessary for the study, understanding and exposition of Dharmasastra, is evident throughout his work. His interpretations of philosophical passages from the Upanisads and the Bhagavad-Gitā as well as the Vedanta-Satra in the Moksa-kanda show his conversancy with the older commentaries. In the notes, which I am appending to my edition of the Maksa-kanda, I am giving passages from the commentaries of S'ankara and Ramanuja, which he may have had in mind when he gave his own interpretations of important texts. On only two occasions does he cite a lay authority In the S'anti-kanda he quotes Varābamihira; and in Naiyatakāla-kānda he quotes an unnamed work on astrology (Jyotissastra). Unlike the authors of later digests, who crowd their pages with indiscriminate citations, Laksmidhara shows restraint in quotation, and discriminates between the available authorities. using only those whose authenticity or authority is indisputable. Among the eighteen major Puranas, he lays under contribution only twelve, ignoring the other six. The Purdnas he has not quoted are Visnu-Dharmottara, Bhigavata, Agneya, Brahmavaivarta, Kärma, Näradīya, and Gāruda. These were all known to Al-biruni, who wrote a century before Laksmidhara." The rejection of Visnu-Dharmottara (which Hemädri and Mitra Misra freely use) shows that, in his view, it was not an authentic portion of the Vaispava-purana. He quotes extensively from five Upa-purăņas namely the Nysimha, Āditya, Devi, Kālikā and Nandl. No copy of the last named upa-purdue is now traceable." The published S'aura-purana does not contain any of the passages cited by Laksmidhara from the Aditya-Purina. The two must be different. It may be noted that the Matsya-Purana

<sup>1</sup> Later writers were not so scrapulons. Thus, Nilakaniha cites Capaliya and Kamandaka in his *Niti-maylikha*.

"See Sachao's tra., I. pp. 130-131. Al Biruni includes among the musicparapas the Adityo, Narasidiha-puraya and the Nandaparaya, which Lakyaddhara quotes frequently.

<sup>3</sup> See my article on Nandipurapa, in New Indian Antiquery, Vol. IV, part 5, pp. 157-161.

(LIII, 60) mentions only four upa-purāņas namely the Nārasimha, Nandi, Sāmba and Āditya. The Kūrma-purāņa gives a list of upa-purāņas, which omits the purāņas named after Nandi and Devī (I, 1, 17-20). The citation of upa-purāņas side by side with maha-purāņas, as equally authoritative shows that in Lakşmīdhara's view, or in his day, the former were not regarded as in any way inferior to the latter.<sup>4</sup>

Certain ancient smyti writers, whose works are now lost, are referred to by Laksmidhara. They are Bhaguri, Bhartrvajňa (who is quoted by Medhātithi), Jayasvāmī (who is once mentioned by Raghunandana), Mädhavasvämi,<sup>2</sup> and an unknown writer named Utathyatanaya." When these writers are cited by writers later than Laksmidhara, they clearly do so without a personal knowledge of the authors quoted, and appear to borrow the references second-hand from the Kalpataru. Laksmidhara naturally respects the authority of Medhātithi, who is quoted in three kandas, as well as of Visvarupa, the earliest extant commentator on Yajñavalkya. He knows a Hārīta-Bhāsyakāra, from whom Hemädri has quoted a passage, to which Mr. Kane has drawn a attention, but it occurs in the Sraddha Kanda of the Kalbataru, from which Hemädri obviously took it without acknowledgment.' He refers to a Bharatabhava-prakasakara, whose work has not survived." His scrupulous honesty compels him to refer to the views of six earlier Nibhandas, which are now totally lost to us : Mahāmava, Prakāsa, Pārijāta, Kāmadhenu,

<sup>1</sup> Ballala-sena (c. 1009 A.p.) was almost as critical in his citation of Purspic literature. Devipuntpa, which he rejects as unorthodon, is much relied on by the Kalpatarw which cites it as an authority. See the extracts from Damasngara on pp. 337-343 infra. The equal validity of the two classes of Purspas is the these of Dr. R. C. Haztz (Annals of the Bhandarhar Oriental Research Institute, 1940, pp. 38-62).

<sup>3</sup> (c 600 A.D.) See Dr. C. Kunhan Räja's edn. of his Rigvedu-bhäypu, 1939. Madhavesvümi is probably the vedic commentator.

<sup>3</sup> Smyticandrika cites a Utathya as the author of a Smyti. For four of the above writers See Kane, paysim. Manu mentions a Utathyatanaya, (III, 16). Utathya is represented in the Mahābhārata as a son of Angiras and brother of Byhaspati and Samvaria (Adir, 67, 5; Anu., 132, 42). His wile was Mamatā, and her son by Utathya was the bind Dirghatanas (Anu., 115, 22). Byhaspati raped her, and the son of the union was Bharadyāja (Vişmajaraşıa, IV, 19). On the rale that the owner of the 'soil ' is the owner of the fruit, Bharadyāja may be regarded as Utathya-tanaya.

4 Kane, op. ett., p. 71.

<sup>6</sup> Dr. V. S. Sukthanhar, editor of the Mahabharata, tells me that he has not come across this commentary, which must be ancient.

#### LAKŞMĪDHARA AND THE KRTYA-KALPATARU

Mälä and a work of Haläyudha, who appears to be different from the author of Brähmana-sarvasva.'

### LANSMIDHARA'S PATRON, GOVINDACANDRA

Govindacandra's inscriptions run for nearly half a century from 1104 A.D. to 1154 A.D.' His grand-father Candradeva, who is said to have conquered Kanauj," and who is described as " the protector of holy places of Kāsī, Kusika, Uttarakosala, and the city of Indra," claims to have been an ardent and generous patron of Brahmans. Numerous land grants are to his credit. In one case, a grant of his grand-father is to 500 Brahmans." Madanapāla, (c. 1090 A.D.) the son and successor of Candradeva and the father of Govindacandra, does not appear to have taken any active part in the government of his kingdom. His grants are made in his name either by his son Govindacandra as Yuvarāja or by one of his queens. Such a grant, made in 1105 A.D. states explicitly that it was sanctioned by Govindacandra's mother.' She was probably Regent, and it is not unlikely that Madanapāla was a prisoner at that time in the hands of the Musulmans. An inscription of Govindacandra (1109 A.D.) states that he inflicted repeated defeats on the Muhammadan Amir (Hämmira)." The Sarnath inscription states that he was Vison Himself incarnated to protect Benares from the wicked Turuska.' The references in these inscriptions are apparently to the expedition which King Masud III of Ghazni (1098-1115 A.D.) sent against " the capital of Hind, the Kaaba of the Shamins and Kibla of the Infidels." The ruler of Kanauj

<sup>1</sup> Kane, op. cit., pp. 293-301 and 305-309 See infra Note B (Nibandhas before the Kalpatara).

<sup>1</sup> R. S. TripBibl, History of Ranauf, 1937, pp. 386-7, and Catalogue of Inscriptions in the Lucknow Museum, 1915, pp. 10-29.

3 Jud. Ant., XVIII, p. 18.

<sup>4</sup> Lucknow Catalogue, op. cit., p. 9 and Epig. Ind. XIV, p. 192 (Candravati plates of Candradeva, 1096 A.D.)

\* Lucknow Catatlogue, p. 10, and Tripathi, op. cit., p. 305.

"Ind. Ant. XVIII, pp. 16-18. It does not mention its approval by any one else.

\* Epig. Ind., IX. pp. 324-27.

बाराणशी अवनरक्षणदक्ष एको दुष्टानुरुष्कसुमदादवितुं हरेण ।

वक्तो हरिः स पुनरझ बभूव तस्माद गोविन्दचन्द्र इटि प्रथितामिधानः ॥

is stated by the Muhammadan historian to have suffered serious reverses, and to have been "compelled to ransom his person by a large sum of money." ' Govindacandra turned the tables on the Muhammadans and drove them beyond the confines of the kingdom of Kanauj. He appears to have extended his dominions into Magadha and to have fought a successful campaign against the ruler of Dasarna. The Gagaha plate claims that he (11+2 A.D.) captured the elephants of nine kings and made himself the leading monarch in Jambü-dvīpa.\* According to the Rajatarangini he entered into friendship with Jayasimha of Käsmir (1128-1149 A.D.) \* and deputed a scholar named Suhala to attend a parisad convened by the Käsmirian Minister Alańkāra (S'rīkanthacarita).' Govindacandra entered into diplomatic relations with Siddharāja-Jayasimha of Gujarat and with his powerful contemporary Kulottunga-Cola (1070-1120 A.D.)" These alliances would suggest some tension of feeling between Govindacandra and Vikramaditya VI (1076 A.D. 1125 A.D.) the powerful ruler of the Dakhan.

#### LARSMIDHARA'S SERVICES TO HIS KING

The opening verses of the Kalpataru allude to the victorious campaign of Govindacandra against the Muhammadans. A sloka introducing the Rājadharma-kānda justifies Lakşmīdhara's title to expound Rājadharma by pointedly claiming that Govindacandra's benevolent rule and conquests of many kings were entirely due to

1 Tripathi, op. cit., 318.

<sup>9</sup> Epig. Ind., XIII, p. 218. The same claim is made in earlier grants e.g.. Maner copper-plate of 1125-26 A.D., J.B.O.R.S., 1916, pp. 441-447.

> प्रजेश: कान्वकुल्जादाववर्थेण रुपार्थमा । सन्यथाद्वव्यम्भोगवैभवानभिमानिनः ॥

> > VIII, 2453, (ed. Durgiprasida).

<sup>1</sup> अन्यस्य सुहलस्तेन ततोऽवन्यत पण्डितः ।

द्रो गोविन्दचन्द्रस्य कान्यकुव्यास्य भुभुजः ॥ XXV, 102.

<sup>2</sup> Prabandha-ciutamani, III, 121. Jayasimha, reigned from c. 1093 to 1143 s.D.

<sup>6</sup> An incomplete Gähadväla inscription, dated in the 41st year of Kulottunga, gives the Kanzuj *prosvasti.* <sup>17</sup> The increased emphasis on Sun-worship in the Cola country in Kulottunga's reign may be due to the close association with the Gahadvalas, who were great worshippers of the Sun.<sup>17</sup> (K. A. Nilakangha Sastri, Colav, II, 1937, p. 40).

#### LARSMIDHARA AND THE KRTYA-KALPATARU

the merit of his advice as Minister.' In the introductory verses of the Kalpataru, Laksmidhara claims that he made his King rule over 'the Sea-girt carth'' and that by his resolute fighting myriads of his King's enemies were destroyed. Such declarations, in a work written by the command of a powerful ruler like Govindacandra and certain to be perused by him, could not have been made by even a favourite Minister unless his services were of such an outstanding character that a public recital of them before the reigning king was allowable. The value of the restrained statements of his accomplishments and services, which Laksmidhara makes in the very brief introductions to the different parts of his Digest, consists in showing that he was not only a great and devout scholar of massive learning and subtle intellect, but that he was also a soldier, administrator and diplomatist, born and bred in an atmosphere of public affairs. In this respect, he should be ranked higher than even a great jurist like Vijnanesvara, and only with scholar-statesmen like Madhavacārva, or Candesvara, or Cāņakva.

The reference in the Kalbataru to Govindacandra's victories. over the Muhammadans occurs at the beginning of the first Kanda, while the allusion to his diplomatic successes and wise counsel to his king occurs at the beginning of the eleventh section of the Digest. It is therefore, tempting to surmise that Laksmidhara, as bents the son of a Prime Minister, was the trusted companion and friend of Govindacandra, when he was Yuvarāja in the life-time of his father Madanapāla, and that the appointment of Laksmidhara both as Prime Minister and as the scholar deputed for the composition of a digest of Dharma, which might fitly usher in the glorious reign of an ambitious and pious ruler, who had already displayed the qualities of a successful soldier and skilled administrator in the troubled reign of his father, synchronised with the accession of Govindacandra. That the percepts which Laksmidhara put into the Kalpataru were actually followed is evident from the inscriptions of Govindacandara as well as those of his two immediate predecessors and successors.3

<sup>1</sup> तरसर्ध खळु यस्य मन्त्रमहिनाधर्यं स लक्ष्मीभरः.

<sup>3</sup> प्रथ्वी साधवतः समुद्रवसनाम् .

<sup>3</sup> Tripāthi, op. cit., pp. 337-359.

#### THE DANA RANDA

# REVIVALIST ORIGIN OF THE KALPATARU

The Gahadvalas sprang into eminence suddenly. They were so to speak parvenus.1 A ruler of an old and well-established dynasty does not feel the urge, which one of a new dynasty does, to commemorate his entry into the ranks of powerful monarchs by some notable action that would capture contemporary imagination and leave a permanent impress of his reign on history. Temples or monuments of brick or stone however nobly planned, cannot outlast a great contribution to letters or thought. It was in this belief that Govindacandra must have planned the compilation of a great digest of Dharma, at a time when there was a danger of its perishing, along with the Hindu kingdoms, before the onslaught of a ruthless and powerful enemy of an alien race and faith. It was in the same spirit that Bukka I of the newly founded kingdom of Vijayanagara ordered (adisat) Madhavacarya to explain the meaning of the Veda (Vedarthasyaprakasane) and to compose for the guidance of himself and his successors a monumental commentary on Parasara-smyti, the Dharma-sdstra specially recommended for the Iron Age (Kali-Yuga). The addition of an elaborate treatise on Vyavahāra to this commentary by Mädhaväcärya, and his tacking it to the brief statement in the Smyti that ' the king should protect his subjects and his kingdom through Dharma'' is in harmony with the hypothesis that the statements in a Smyti require to be supplemented and elucidated by traditional interpretations, so as to make good the many apparent omissions or gaps.

#### UNIQUENESS OF THE KALPATARU

Among digests, the Kalpataru occupies a unique position. Its author was a scholar-statesman. He was a critical and conscientious compiler, discriminating between his sources and scrupulous about the purity of his texts. The high reputation which the Kalpataru commanded in later times for its scholarship

<sup>2</sup> क्षत्रियस्तु प्रजारक्षन् क्षिति धर्मेण पालयेत् ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "The Gähadvälas emerge into the light of history so suddenly that it is difficult to clear away the obscurity hanging over their origin." (Tripāthi, op. cit., p. 296.)

#### LAKSMIDHARA AND THE KETYA-KALPATARU

as well as its critical acumen may be illustrated. Thus, in discussing the value of his authorities, Mitra Misra (Viramitrodaya, Paribhāşā-prākāsa) justifies his recognition of a Smytisanigraha on the ground that it had been accepted (parigrhitam) by the Kalpataru. It is curious that the work in question does not appear to be quoted anywhere in the Kalpataru. That, however, is immaterial to the argument ; it was sufficient for Hindu legists to be told that the Kalpataru had admitted the authority. Such a declaration would have shut the mouth of possible objectors. Any reading accepted by Lakşmidhara, even if opposed to the texts available to later commentators and digestmakers, was never rejected. It was either accepted or explained away. Laksmidhara's skill lay in selecting the necessary texts and stringing them together. He interpolates a rare comment or interpretation. So much value was attached to his selective capacity and his occasional elucidation of a word or a passage here and there, that later writers invariably reproduced his citations as well as his annotations without altering a syllable. Finality was held to attach to whatever he had written.<sup>4</sup>

#### ITS PLAN

In two other respects also the Kalpatarn is unique. Firstly, it is distinguished by having been written in accordance with a well-conceived and logical plan. A digest must be true to the underlying principles of Hindu life. A cursory reading of even a comprehensive *smrti* like that of Manu or Yājňavalkya will fail to disclose the background of Hindu life. Lakşmīdhara so planned his Nibandha that it followed the natural sequence of life, in its different stages and activities, as laid down in the S'āstras. To a Hindu, life commences with conception and marches through the prescribed four stages or *Asramas* to the final release (Mokşa), which crowns a life properly lived. The Kalpataru is

<sup>1</sup> This is his own claim :

एकार्थेष्वेकमेरुं, क्वांबदपरमपि स्वीकृतं, कार्यसोगात्, न्यस्तं विज्ञानमूर्छं, प्रचरदपि परिखण्डमज्ञानमूरूम् । शिष्टैरनम्यम्यहीतं वचनमभिद्धितं, स्पष्टितं चाइस्फुटार्थं यत्राइपरो विरोधः स्फुरति विरचिता तेन तत्र व्यवस्था ॥

accordingly divided into fourteen books or kändas, and each book is divided into chapters or parvas. At the beginning of each book, Lakşmidhara recites the headings of the chapters as a declaration (pratijna) of what he intends to set down in that book. Each book follows its predecessor in a natural sequence which will be apparent even in a mere enumeration. They are grouped and were probably written in the following order :

 Brahmacări-kānda commences with Paribhāşā (definitions) and traces the duties of a boy up to the end of Brahmacarya.

 Grhastha-kända the duties of the householder, including the rites of marriage which precede the entry into the Grahasthäsrama.

 Naiyata-kāla or Ahnika-kānda on the daily ritual to be followed by a house-holder.

 S'rādāha-kānda on the ceremonies to be done for propitiating ancestors (pilrs).

5. Dāna-kānda on the religious gifts the making of which is an obligation laid on grhasthas.

Pratisthā-kāuda on the consecration of idols etc.

7. Paja-kanda,' dealing with the ritual of worship.

8. Tirtha-kända on pilgrimages to sacred places.

9. Vrata-kanda dealing with the performances of the periodical oratas.<sup>3</sup>

10. S'uddhi-kända on purification.

 Rājadharma-kāņda dealing with the specific obligations of princes.

12. Vyavahāra-kāņda on Civil law and procedure.

13. S'anti-handa on the propitiatory rites.

 Mokşa-kāņda dealing with the steps necessary for salvation.<sup>9</sup>

Of the three debts (matraya) with which man is born and which he has to discharge in this life, the means of discharging

<sup>1</sup> The subject of this section of which no MS, had been known till I discovered one in January 1939 in the Bhomsle Raj Library at Nagpur was correctly surmised by M. M. Chakravarti (J. B. A. S., 1916, p. 359).

<sup>8</sup> M. M. Chakravarii, op. cit., p. 359 wrote: "In the Malamdsa and Prayarceitta fattwar, Ragbunandana quotes a Präyarceitta-hända-kalfatäru. That Lakunidhars wrote on Präyarceitta is clear from the Präyarceittarviveks al of Sülagäpi." But, I discovered Vrata-kanda at Nagpur, which fills the gap. The Asiatic Society in Calcutta has a fragment of a Prayarceitta-Kalpataru.

<sup>1</sup> Only one other digest, viz., the Viramitrudaya deals with Molga.

# LARSMIDHARA AND THE KRIVA-KALPATARU

the first, the debt to seers, are set out in the first kända, dealing with brahmacarya, that of discharging the second (*bitr-ryam*), the debt to ancestors in the second, third and fourth kändas, dealing with grhastha-dharma, ähnika and sräddha, and the third, the debt to the Gods, (*deva-ryam*) by the fifth, sixth, seventh, eighth and ninth kändas dealing with gifts, dedication, worship, pilgrimages vows, as 'means of grace' to attain the mental peace (S'anti), which is preliminary to the final release (*Moksa*), and which form the subjects of the tenth and fourteenth kändas. The eleventh and twelfth kändas deal with the civil environment in which a man has to live and function, and its attunement to the needs of the progress to ultimate beatitude.

No other digest has essayed so logical and so comprehensive a presentation of the revealed laws of life. When finished, the *Kalpataru* must have provided a complete and authoritative survey of Hindu *Dharma* made for the benefit of posterity. It is tragic that so noble a work should have almost perished in the calamities attending the early Muhammadan conquests.

## ITS SIZE

The comprehensive range outlined for it, has made the complete Kalpataru a work of great volume, in spite of the obvious attempts by Laksmidhara at brevity. He not only eschews unnecessary comment, but in sections dealing with religious rites, he contents himself with a bare indication of the mantras to be used and the rituals to be followed, without giving in full the prayoga for the benefit of the officiating priests (burohita). He does not repeat in one Kanda what is dealt with in another. The underlying assumption in the Kalpataru is that it will be used only by trained scholars, who could be trusted to understand it without commentary, and who would be able to act upon the briefest hints for selecting the appropriate mantras or prayoga. The cumbersome growth of later digests, dealing with matters already dealt with by the Kalpataru, is largely due to the addition of material, which Laksmidhara was content to leave to the priest with bare indications.1 When

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Danasagara, which Hallilasena composed ' with the help of Aniruddhabhaits in 1169 A.D., in the generation following Laksmidhara's, quoted in extenso all the mantrus to be used in making gifts, while the Kalpataru merely names them.

learning and priest came to be divorced, full description of prayoga became necessary, and the cumbersome digests of Hemādri, Madanasimha and Mitra Misra came to be preferred to the more restrained Kalpataru. Even with these self-imposed restrictions, Lakşmīdhara's work attained a size, which makes it stand only second to the Viramitrodaya in bulk.' Its vyavahāra-kānda is among the larger treatises on the subject. But, in studying it, as in studying any other part of the Kalpataru, the underlying unity of the entire work must be borne in mind, and for explanations or matter, which may be wanting in one part we must learn to turn to another. The Kalpataru like every Dharma-samhitd, was designed to be studied as a whole, and not in separate selfcontained sections."

It is not necessary, to describe in advance the specific doctrines of Lakşmīdhara. The textual difficulties in the way of editing it virtually compel the study of the vast literature of *Dharmasāstra*." When completed, the *Krtya-Kalpataru* will also provide ample material to those who endeavour to reconstruct either the lost codes, whose number is 'legion,' or the authentic text of Purāņas and Epics, which have come to us in forms so different from those in use, when they were laid under contribution by great lawyers and scholiasts, like the forgotten Minister of the last independent Hindu emperor of North India.

<sup>1</sup> Its fourteen volumes contain about thirty thousand granthas, i.e., about one-third the size of the Mahabharata. The Viramitrodaya is in twenty-two parts.

<sup>4</sup> The distortion of Hindu Law by modern lawyers and Judges is due to their viewing *vysuahara* spart from other sections of *Dharma-Statru* and an unwarranted distrust of the *Mimarksa* rules of interpretation. Cf. Mayne's Hindu Law. 10th edition, pp. 41-42.

<sup>3</sup> The library of H. H. the Mahārāna of Udaipār contains a set of the Kalpatara in which the seventh and ninth parts are wanting. Fragments of the Kalpatara have been found in some libraries, but for certain kāpārs like the first, seventh, the ninth and the thirteenth, we have now to depend upon solitary, defective and incorrect manuscripts. In preparing my edition of the Kalpatara, I have tried to secure every known manuscript of any portion of it and have found that some which had been in existence sixty years ago are now lost beyond recovery. The editing of a work of such importance from one or two manuscripts is very difficult. Help has, however, come from an unexpected quarter. The thoronghness with which whole passages from the Kalpatara have been appropriated by later anthors like Hemādri, Capder'vars and Mitrs-Mis'ra makes it possible to fill up gaps in our text or clear up obscurities caused by copyists. Nevertheless the task is formidable.

#### LAKSMIDHARA AND THE KETYA-KALPATARU

#### LARSMIDHARA, VIJNINESVARA AND APARIRKA

Laksmidhara is as eminent among the authors of digests (nibandha) as the author of the Mitaksard is among commentators. By a curious coincidence, both were contemporaries, and each was commissioned by a powerful ruler, who claimed sămrājya, to compose a Dharmasāstra work, which would prove a fit monument of the reign of the patron. Another famous commentator, Aparārka or Aparāditya of the S'ilāhāra dynasty of Konkan, was also a contemporary of the other two great smartas. How far they were coeval we have no means of ascertaining with certainty. Vijnanesvara is considered as having made no reference in his great commentary to either of his rivals. It has also been assumed that he is the oldest of the three, and wrote his work along before the other two started their compositions. In regard to Apararka's silence about the Mitāksarā, of which his ignorance cannot be presumed, as he was so close a neighbour of Vijāānesvara's patron Vikramāńka or Vikrāmāditya VI of the Cālukya dynasty of Kalyāna (c. A.D. 1076 to 1127) it was suggested by Jolly in 1883 that " the fact that he never mentions the Mitaksara by name, has been explained as a result of Indian etiquette, which does not allow a roval author to notice expressly the opinions of another sovereign's servant by name." Mr. P. V. Kane' rejects the suggestion and points out that "it is doubtful whether any such etiquette ever existed," and that " works of royal authors such as the Madanapärijāta or the Sarasvativilāsa do not appear to have followed the rule," Mr. Kane also points out' that Aparärka "studiously avoids the mention of every ancient commentator."

#### THREE CONTEMPORARY EMPERORS

The reign of Laksmidhara's patron, the Gähadväla ruler Govindacandra of Känauj, extended from about A.D. 1110 to 1154, the date of his latest extant record. But, during the

<sup>1</sup> History of Hindu Law, 1885, p. 13 ; Journal of Hindu History, III, p. 17.

<sup>3</sup> History of Diarmasastra, Vol. 1, 1930, p. 330. Laksmidhara must have known the work of Bhoja of Dhira, whom he never cites. His silence may support Jolly's theory.

nominal reign of his father Madanapāla (A. D. 1099 to 1110) he was actually exercising the functions of a sovereign, and there is a record of a gift which he made in that capacity bearing a date equivalent to A. D. 1104.' Along with the two powerful rulers of Hindusthan and the Dakhan, mention must be made of an equally powerful and eminent contemporary ruler, the Cola emperor, Kulottunga I (A. D. 1070 to 1120), who ruled the whole of the peninsula south of the Tungabhadra, along with a considerable portion of the old Vengi kingdom of the Eastern Cālukya dynasty."

It is noteworthy that each of these powerful kings ruled for about half a century, that they were all ambitious and warlike as well as extremely capable, and that the comparative peace which India enjoyed for about three generations was largely the result of the wholesome respect that each of these had for the power of the others. They were all patrons of letters. None of the three was young when he ascended his throne, and had no previous administrative experience. It is valid to assume an intense feeling of emulation among the three kings, and there is evidence to show that their diplomatic activities were directed to produce one another's encirclement.

#### TIME RELATION OF THE THREE SMARTAS

The conditions must have strongly favoured the movement of ideas, as represented in capital literary works, throughout India in such times, even if we did not know that the tireless march of pilgrims to the tirthas scattered over India should have

<sup>1</sup> The Bashi plate of Maharajaputra Govindecandra. Ind. Ant., XIV, pp. 101-104; R.S. Tripäthi, History of Kanauj, 1935, p. 305.

The earliest extant record of Govindacandra as king is the Kamsuli plate of V.S. 1171, bearing a date equivalent to the 12th October, 1114, (Epig. Ind., IV, pp. 101-103), but it is probable that he came to the throne in A.D. 1110 four years earlier. The Rilian copper-plate of Madanspila and Govindacandra dated V.S. 1166 (3rd January 1109 A.D.) purports to be insued by command of Govinda-candra himself and contains an injunction to implement the gift in Raja-rajfil-mantri-purchita-amatya-akaoparjalaka-bhandagarika-bhigak-semapary-amtab-purika-samasta-dhikarifurusadim, though Govindacandra is still designated as Maharajaputra only. It ends with an allocation on the transitoriness of life and the merit of gifts, and does not state as in the plate of A.D. 1104 that it received the consumence of the Queen or any one else. The designation applied in Govindacandra is Maharajaputra, not Yuvaraja, as in the Bashi plate of A.D. 1104 (Ind. Ant., XIV, pp. 100-104; J.A.S.B., XLH, pp. 314-321).

<sup>3</sup> Nilakantha Sastri, Colay, II, pp. 38-39.

### LAKSMIDHARA AND THE KETYA-KALPATARU

facilitated the exchange of ideas and the rapid circulation of books of merit. Further, when a great king commissions the composition of a digest, or a commentary which would be as good as a digest of Dharmawastra, it is natural to presume that no effort would be spared to place all available material, including the latest, before the authors entrusted with so responsible a duty. The point needs some emphasis, as it is usually assumed, that the percolation of views in books takes at least a generation to reach countries other than those in which they were written. The history of Dharmasastra in India negatives such a view. It is therefore unnecessary to assign arbitrarily, on such an assumption, fairly long intervals between two works, which are believed to be connected by one alluding to or borrowing from the other, to allow of this penetration. Mr. Kane has, for instance, acted in this manner. He holds that the Mitaksara "must have been composed at the latest before 1100 A.D.," because " Vijnanesyara is named in the Kalbatara," which he holds as having been composed in the second quarter of the 12th century, and "the Kalpataru also mentions Vādibhayamkara (sic)" a writer supposed to have been, on the authority of the Viramitrodaya a follower and critic of Vijnänesvara. On somewhat similar grounds among others the composition of Apararka's commentary is put at about 1125, almost the date assigned by Mr. Kane to the composition of the Kalbataru.'

<sup>1</sup> The point is illustrated by Laksmidhara's reference to Gopäla, the author of the *Kämuadhene* as his vayazya, i.e., contemporary and friend, in mentioning previous works compared with which his own *Kalpataru* is markedly separior. Mr. Kane, (op. cit., p. 296), places Gopäla at least a generation before Laksmidhara, and assigns him to the period between 1000 and 1100 A.D.

The references are worth quoting in fall :

वौराणीरेव वाणिः कचिदकृतकृतौ कापि भूवस्स्यतीनां गोपालस्तद्वयस्यः स्नकृतिविरचनं वाक्यरूपेण वक्रे । औतस्मातांदिसारैः विषुधजनमनोहारिकारिध्यतेऽयं मीमासीत्ताचिः अप्रधुरयकथाऽसीतरन्ध्रः प्रवन्धः ॥ यस्योत्थिती स्थितिमती न महार्णवेधीः निद्रो दयाति यदधः स्नित्त कामघेतुः । तस्यास्तनिध्यति रति विषुधदिजानां आनन्दितं किम् न कल्पतरोः प्ररोहः ॥

#### THE DANA KANDA

### APARARKA'S DATE

Thus for the determination of the dates ' of these cardinal works our reliance must be mainly on internal evidence of borrowing or obligation and the dates of the royal patrons. We may leave out the work of Aparārka, which must have been composed when he was a king (A.D. 1110 to 1140) and when he was in the height of his power and prosperity, which would narrow the limits further, as we know that after a disastrous war with the Kadamba king of Gos, Jayakesin II (*circa* 1104 to c. 1147-8), in which he lost and regained most of his territories in North Konkan, he had the needed peace of mind for such an undertaking as the composition of his famous commentary only after 1126, and concentrate our attention on the *Mitilkyarā* and *Kalpatara.*<sup>3</sup>

### ALLEGED REFERENCE TO VIJNINESVARA IN THE KALPATABU

Mr. Kane discovered two allusions to the author of the Mitäksarä in a modern transcript of the Vyavahärakända of the Kalpataru in the Sarasvatibhavan at Benares. This transcript, which I have had occasion to utilise, is obviously a copy of a manuscript in fairly modern characters in the library of the Royal Asiatic Society of Bengal, which itself seems derived from an older Maithili manuscript in the Räj Library at Darbhanga. All these have been available to me. The three manuscripts have to be treated as one. The oldest manuscript which I have used is from the library of H. H. the Mahä Räna of Udaipür in Mewar. It is undated but clearly belongs to the 16th century at the latest. A manuscript of which a copy was secured from the Raghunäth Temple Library at Jammu seems to be also dependent on the group mentioned above, and to be identical with them except for copyists' errors. It bears the late date Samvat 1846 (1790 A.D.).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Mr. Kane's conclusion is that the *Kalpatara* "must have been written between 1100 and 1150 s.D., and probably in the 2nd quarter of the 12th century." (op. cit., p. 317).

<sup>&</sup>quot;A. S. Altekar, "The S'ilähäras of Western India," Indian Culture, II, pp. 412-413. "The turning battle in the S'ilähära-Kadamba war was fought in A.D. 1126. As a result of this victory Apararka ceased to be a Kadamba feudatory and regained most of his hereditary possessions."

#### LAKSMIDHARA AND THE KRIYA-KALPATARU

The first of the two passages occurs in the chapter on Ordeals (divya), sub-section Kosadivya, and Slaves (Dāsyadhikāriņak). It runs, in most of the manuscripts, thus:

> शोध्यस्य जननी तातः पुत्रो वा तसहोदरः । भार्या पुत्रवती धर्म्या ज्ञातयः परिकीर्तिताः ॥'

# इति वादिभयद्वरे इहस्पतिवचनात् ॥

In Viramitrodaya, Vyavahärakända, Vädibhayamkara is described as a work by a follower (anuydyi) of Vijñänesvara, who exposed an apparent inconsistency in his master, in explaining a verse of Yājāāvalkyasmṛti (II, 51). The passage runs thus:

This passage is wanting in the Udaipur MS., which is the oldest used, while it occurs in the rest.

### AUTHENTICITY OF THE PASSAGES EXAMINED : FIRST PASSAGE

The concurrence of testimony in four MSS. will create a presumption in favour of the authenticity of this text as part of the original *Kalpataru*, *if* the manuscripts are independent and not transcripts of one original as is the case. We have thus a conflict between two sets of manuscripts, one furnishing the above text and the other omitting it.

Is there any method of checking the genuineness of the citation from Vädibhayamkarakrt? It seems to me that there is. The verse is alleged to be a text of Brhaspati, which Laksmidhara took second-hand from the above scholiast, quoting the source of his information. Till now the writer who furnishes this citation from Brhaspati is known only from this passage and the other quoted by Mitra Misra in Viramitrodaya. A passage from Brhaspati, if authentic, is hardly likely to be missed by

<sup>1</sup> Op. cit., p. 290, notes 540 and 641. It appears to me that Vadibbayambara is the name of a work, rather than of an author, as assumed by Mr. Kane.

<sup>1</sup> Viramitrodaya, Vyavahiraprakis'a Ed. Jibananda 1875, p. 350.

digest-writers and commentators, and especially by writers who take delight in bringing into as many authoritative citations as possible, like Mitra Misra himself. It is remarkable that not only is the Brhaspati quotation missing in Mitra Misra's work, at the corresponding place and context, but it is missing in such special studies of *divya* (ordeals) as Raghunandana's *Divyatattva*. It is even more strange that it is unavailable among the ninety-two verses from Brhaspati, which occur in the digests and commentaries on *divya*. The passage, cited on the authority of Vädibhayamkarakrt, is also tautologous, when considered with the following genuine verse of Brhaspati, which is cited in many digests to show that the effect of the ordeal should be watched not only on the man subjected to it but on his wife, children and effects :

> सप्ताहाद्वा विसप्ताहायस्य हानिर्ने जायते । पुत्रदारधनानां च स शुद्धस्याल संशयः ॥

Alternative readings :

यस्याति ने प्रजायते and उभवत्राऽपि'।

The alleged quotation seems to add to the number of persons (to be watched for the effect of the test) the parents, brothers and *jūdtis*. But, as it mentions the wife and sons, who are already included in the above authentic verse, the tautology would justify the rejection of the alleged text.

In no other case has Laksmidhara cited a source for a quotation from a writer so well known as Brhaspati.

If the sloka in question is authentic, it might have been brought in for the purpose of elucidating the term *jhati*, in the following verses of Kätyäyana and Lakşmidhara's comment thereon, which precede the citation :

> अथ देवविसंवाद त्रिसप्ताहाचु दापयेत् । अभियुक्तं मयज्ञेन तमर्थं दण्डमेव च ॥ तस्येकस्य तु सर्वस्य जनस्य यदि तद्भवेत् । रोगोऽन्निर्ज्ञातिमरणं ऋणं दद्यात् दमं च सः ॥

<sup>1</sup> See my edition of the reconstructed Bynhaspati-smyti, 1941, VII, 65.

ज्बरातिसारविस्फोटः शूलादिपरिपीडनम् । नेत्ररुमालरोगश्च तथोन्मादः मजायते ॥ शिरोरुमगलरोगश्च दैविका व्याधयो नृणाम् ।" 'देवविसंवादः' देवक्वतो रोगज्ञातिमरणादिरूपो विरोधः ।

Brhaspati's alleged verse will then have to be treated either as a definition of the term jnati or as a restriction of the general of the term for the special purpose of limiting the sense applicability of the test or ordeal only to some, as against all jnatis. The word 'sodhyasya' at the beginning of the sloka shows that it was intended to be part of the general treatment of ordeals, as it refers to the 'person to be tested ' (sodhya). If the stoka is intended to convey Brhaspati's idea of jnativarga it will show that he took a narrower view of the limits of inativarga than other authorities. The jnati circle will then include only a man's parents, sons, brothers, and the caste-wife, who has had male progeny. Others have construed the term more liberally. In the list of persons who are to honour the new bride, Yājňavalkya mentions the bride's husband, her own brothers, her jfati-varga, her father-in-law and mother-in-law, brothers-in-law (i.e. brothers of her husband) and bandhuvargah. In explaining the verse, Visvarūpa interprets the word jnāti (jñātisabda) as 'maternal uncle and others'' (mātulādih)." Medhātithi in commenting on the word 'jndtayah' in Manusmeti,

The passage may be rendered as follows :--

"(The judge) should strictly compel the accused to pay, after three weeks, in case of the betalling of the fateful calamities (on the defendant undergoing the korn or the tandula ordeal), a fine and the subject of the dispute.

If any one of the following befalling him alone and not all people (in the neighbourhood) wis. disease, fire, death of a relation (*fKati*), then he should be made to pay the fine as well as the debt (which is the subject of the dispute).

The diseases brought on by the wrath of Pate are fever, diarrhoes, carbuncles, suffering from cheumatism, diseases of the eye and throat, instailty, headache and fracture of the arms.

"Dovavisamv&dah, means calamities like disease and death of relations caused by Pata."

<sup>2</sup> Yajhavalkyasmeti, I. 82.

मर्जुआतृपितृज्ञातिश्वञ्चश्चछरदेवरैः । बन्धुनिश्च स्नियः पुज्याः सूघणाच्छादनासनैः ॥

\* Ed. Gapspati Sastri, 1922, Trivandram, p. 84 (T. S. S. No. 74).

III, 264 (254 in Jha's Edn.) distinguishes between jādti and bandhu thus:

'and:' सगोता: I मातृश्वद्युएवद्र: 'बान्धवा:'' Kullüka follows the interpretation of Visvarüpa in interpreting Manu's, injunction' that one guilty of mahāpātaka (inexpiable sin) should be abandoned even by his relations. He takes 'jāāti' to mean 'mātulādi," i.e., the maternal uncle and others; but in explaining the same word in Manusmyti (III, 264), he follows the distinction between JAAti and bandhu made by Medhātithi. Buehler in translating the verse' has accordingly treated jāātayah as equivalent to ' paternal relations' and 'bāndhavāh' as signifying ' maternal relations,' a distinction which he repeats in translating jāāti and sambandhi in Manusmyti, IX, 239. Mitra Misra ' in interpreting the verse in Yājāavalkya-smiti on the perpetual tutelge of women, construes ' jāātyaha' as 'saþindāh.' The S'abdakalþadruma gives an elaborate reckoning of jāātivarga :

सप्तमपुरुषपर्यन्तं सपिण्डः । ततः त्रिपुरुषपर्यन्तं सकुल्यः । ततः चतुर्थपर्यन्तं समानोद्कः । ततः परं गोत्रजाः<sup>®</sup> ॥

It will be seen that there has been wide disagreement among authorities on the signification of the term *jnatt*. It is incredible that an authoritative definition of it by a jurist of the eminence

<sup>1</sup> Ed. Ganganath Jha, Bibliotheca Indica, Vol. I, 1932, p. 319.

The cloke of Manusmyti (III, 264, in the ordinary editions and 111, 254 in JhS's Ed. of Medhätithi) runs as onder :

प्रशाल्य हस्तायाचम्य झातिप्रायं प्रकल्पयेत् । शातिभ्यः सत्कृतं वत्ता यान्धवानपि भोजयेत् ॥

<sup>1</sup> Manusurrii, DS, 239 : ज्ञातिसम्बन्धिभिस्लेते खण्डव्या कृतडक्षणे: ।

S.B.E., XXV, 1886, p. 384.

· Yajñavalkyaşmyti:

रक्षेत्कम्यां पिता वित्तां पतिः पुत्रव वार्द्धके ।

अभावे ज्ञातयस्तेवां न खातन्त्र्यं क्रचित् खियः ॥

The comment of Mitra Misra is :

एवं रक्षणसमर्थानां पित्रादिपुत्रान्तानां असत्वे तदतिरिक्ताः सपिण्डाः रझेयुः, एव स्वदोषपरिहारार्थम् ॥

(Chowkhamba Edn. of Yajihavalkyazmeti with the commentary

Viramitrodaya, p. 150.)

<sup>4</sup> Ed. Vasu. 1878.

## LAESMIDHARA AND THE KRTVA-KALPATARU

of Brhaspati should not have attracted the attention of commentators and nibandhakāras, and that it should be left to be gathered even by Lakşmīdhara from an obscure writer like Vadibhayamkarakīt. If the verse attributed to Brhaspati is, on the other hand, a limiting clause attached to that of Kātyāyana and other writers about the kinsmen who should be watched for the effects of the ordeal, it is no less strange that so important a restricting clause should not have found its way in other later or earlier writers who treated of ordeals. The circumstances in regard to this quotation are so suspicious that its ascription to Brhaspati solely on this passage referring to Vādibhayamkarakīt, which might have been interpolated into the text by a reader of Lakşmīdhara's digest, is not justified, and I have had to reject it in my reconstruction of Brhaspatismīti, in the Baroda Oriental Series.

### SECOND PASSAGE

We may now consider the second ground of the view of Mr. Kane that Lakşmīdhara quotes Vijfiānesvara. The Sarasvatibhavan transcript of Vyavahāra-Kalpataru reads-

क्षत्रधर्मस्तु बाझणो बाझणं दासकर्मणि न कारयेदिति चिज्ञानेश्वर स्वरसः ।

This sentence occurs almost at the end of a short paragraph in which Lakşmīdhara discusses the effect of the injunctions of Nārada and Kātyāyana on the circumstances in which members of the four castes can become slaves (dāsāļ). The paragraph is defective in the Udaipūr manuscript and hardly makes any meaning; and it contains neither the name of Vijñānesvara nor of the Pārijāta and of Halāyudha which occur in other manuscripts. A manuscript of the work, which belonged to the late Mahāmahopādhyāya Baccha Jhā of Dharbhanga gives a condensed version of the passage:

'तदूनमिति'— शीलाध्ययनसम्पर्लं ब्राक्षणं, शीलाध्ययनसम्पत्ने ब्राक्रणः कर्मकारयदिति योजना । 'अशुमं' विष्मूत्रशोधनादि । 'क्षत्रविदृशुद्रधर्म' इत्यादि—क्षत्रियादिधर्मों ब्राह्मणः दासकर्मणि न कारयदिति **दृइस्पति**मतं इत्यर्थः ॥

A manuscript in the Dharbhanga Palace Library contains only the above short passage with the following changes :

(a) It adds : कामत: तदिच्छपा after योजना.

(b) It interpolates 副原可見 between 副原则: and 引根新用问.

This manuscript was copied for me through the Baroda Oriental Institute and bear its Stock Number 13929. Another manuscript from the Dharbhanga Palace, which was also copied for me (and which bears the Baroda No. 13928) gives the longer version, which occurs also in a transcript from Jammu, and which is virtually identical with the transcript in Sarasvatibhavan used by Mr. Kane, and its source, viz., the MS, in the Asiatic Society at Calcutta.

The longer passage, as edited from these manuscripts, runs as follows :

शीलाध्ययनसम्पन्नो ब्राह्मणः, 'कामतः ' इच्छन्तं, 'तदूनं ' शीलाध्य-नान्यूनं, कर्मकारयंदिति योजना । तत्रापि 'न अशुमं,' विण्मूत्रशोधनादिकं, न कारयेदिस्वर्थः । 'क्षत्रविट् शूद्रधर्मस्तु ' इत्यादि । क्षत्रवैश्यशुद्धाणां तु सगुणानां अपि सावर्ण्ये अपि कदाचिद्दासस्वामिमावो मवेत् । ब्राह्मणस्तु 'समवर्ण' समानगुणं दासकर्मणि न कारयेदिति बृहस्पति मैन्यते इत्यर्थः । इति पारिजात-हलायुधस्वरसः । क्षत्रविट्शुद्रधर्मस्तु ब्राह्मणः ब्राह्मणदास-कर्मणि न कारयेदिति विज्ञानेश्वर स्वरसः । सर्वाश्वायं अर्थः उपत्राह्य एव ॥

On an analysis of the manuscripts, it is seen that the references to *Pārijāta*, Halāyudha and Vijňānesvara are found in three manuscripts, viz., at Calcutta, Dharbhanga and Jammu, and a transcript of the Calcutta manuscript at Benares; and in three independent manuscripts, namely those at Udaipūr, Dharbhanga Palace and Navani in Dharbhanga (belonging to Baccha Jhā) the references are entirely absent.

In considering the authenticity of the references in this passage, it would be helpful to examine the reproduction (without the omission of even a word) of the whole of this section of the *Kalpataru* by Candesvara in the *Dāsyādhikāravidhi*h chapter of his *Vivādaratnākara*<sup>1</sup>. In this reproduction, the prose explanations which are missing in the group of three

1 Ed. Bibliotheca Indica, 1887, pp. 152-155

### LAKSMIDHARA AND THE KRTYA-KALPATARU

manuscripts, that give the shorter version of the comment reproduced above, are found as in the Asiatic Society's manuscript and those derived from it.

Candes vara gives the crucial passage thus ;

त्राह्मणस्तु सवर्णं समवर्णं समानगुणं न कारवेदिति वृहस्पतिः मन्यते इति पारिजात हलायुष स्वरसः । क्षत्रविट्शुद्रधर्मस्तु ब्राखणो ब्राह्मणं दास-कर्मणि न कारयेदिति लक्ष्मीधरखरसः । सर्वश्च अयं अर्थः उपप्राध एवेति ॥

It should be noted that the view attributed to Vijnänesvara as his personal opinion (svarasak) is here ascribed by Candesvara not to Vijnänesvara but to Lakşmidhara himself.

It is not open to contend that Candesvara committed an error in giving the opinion as Lakşmīdhara's; for, what is stated is the view of Lakşmīdhara, as gatherable from the entire section, while it is opposed to the opinion of Vijnānesvara, as given in the Mitākşarā.

The point will be clear if the tenor of the discussion is briefly stated. Of the several modes in which servitude may arise there are two, viz., by a person surrendering voluntarily his liberty, even as a woman does when she marries, or forfeiting it by doing something which is heinous. There is further the general rule, which is stated in several smrtis, that a Brāhmaņa cannot be made a slave. Thus Kātyāyana.<sup>2</sup> lays down :

# त्रिषु वर्णेषु विज्ञेयं दास्यं विप्रस्य न कचित् ।

The parvardha refers to the assumption of slavery voluntarily, like a wife, by giving away one's liberty (svatantra-syatmano danaddasatavam daravat matam).

Kātyāyana also says :

## ब्राझणस्य हि दासत्वात् नृपतेजो विहन्यते ।

(By the slavery of a Brahman the lustre of the King is lost.) \*

1 Ed. Sibliotheca Indica, 1887, p. 153.

<sup>1</sup> Kane, Katyayanasmytisaroddhara, 1933, verse 715.

<sup>8</sup> ibid., verse 717.

A person who renounces the ascetic life (pravrajy-'ācasitaḥ) becomes, according to Yājñavalkya the life-long slave of the King.' The same rule is given by Nārada in specifying the person whose slave a person abandoning the ascetic order becomes:

# राज्ञो हि दासस्स्यात् प्रबज्यावसितो नरः ।

'He becomes the slave of the King. He cannot be emancipated (na tasya moksosti) being a slave for life '.'

The rule implies that a Brähmana can be the slave of a king, who will normally belong the *kşatriya* caste and who can be of even a lower caste. If such a degradation of status of a Brähmana occurs, it would be opposed to another rule of law that the relation of master and slave can exist only between those of equal caste (varna) or in the order of the castes (anniomatah), the master being of the higher and the slave of the lower caste. The reverse order is prohibited :

# वर्णानामानुलोम्येन दास्यं न प्रतिलोमतः" ।

The prohibition of *pratiloma* in the relation of master and slave is repeated by Nārada, who states in the only exceptions to the rule that those who abandom their *āsrama-dharma* (the persons who renounce asceticism for example) can have a *pratiloma* relationship :

# वर्णानां मातिलोम्येन दासलं न विधीयते । स्वधर्मत्यागिनोऽन्यत्र\*

Vijñānes vara in commenting on the passage in Vājňavalkya prohibiting *pratiloma* relationship between alave and master cites the above rule of Nārada to show that a *pratiloma* relation can exist between master and slave, as when a king becomes the

- See 11, 183 :

प्रवज्यावसितो राम्रो दास आमरणान्तिकम् ।

· Ed. Jolly, Bibliotheca Indian, 1886, p. 148 :

राज्ञां एव तु दायस्थात् प्रवञ्चावसितो सरः । न तस्य बिप्रमोक्षोऽस्ति न विद्यदिः कदाचन ॥

<sup>1</sup> Yajihavalkyasmiti, Il, 189.

\* Narudasmetti, V. 39.

## LAKSMIDHARA AND THE KETTA-KALPATARU

owner of a slave, who had forfeited his liberty by abandoning his dharma as an ascetic : "

# स्वधर्भत्यागिनः पुनः परिवाजकस्य प्रातिलोम्येन दासत्वमिष्यत एव ।

Accordingly, Vijñānesvara's view is that a Brāhmaņa ascetic, who renounces his Sanyāsa, becomes for life the slave of one inferior to him in caste. But, the passage in the Kalpataru, which is brought up as containing a reference to Vijñānesvara's view, definitely ascribes to him, as his characteristic opinion (svarasaħ), the conclusion that the rule for Kṣatriyas, Vaisyas and S'ūdras is that they connot put a Brāhmaņa in the position of a slave to do a slave's work.<sup>4</sup>

### CONCLUSION

If Laksmidhara desired to refer to a writer, he would obviously not have done so by attributing to him the exact opposite of the views to which he had given public expression, in a book which must be available to every one. This is just what he must be deemed to have done, if we accept the view that the passage cited above is authentic and contains Laksmidhara's citation of Vijnanesvara's opinion on the controverted point. The view embodied in the passage is that of Laksmidhara and not that of Vijnanesvara. Candesvara was therefore right in citing the conclusion embodied in the above vyavastha (opinion) as Laksmidhara's. Its attribution to Vijnanesvara only shows that he who made it had not read the Mitäksarā ! It may be noted (as a justification for Candesvara's citing the passage as Laksmidhara's special view) that, in the selection of authorities from smrti to decide the question-whether under any or particular circumstances a member of the first caste (brathama-varna) can be enslaved-Laksmidhara deliberately refrained from citing Yajhavalkyasmyti and coupling it, as done by the Mitakşarā, with the amplification by Naradasmyti, and that authorities are brought in to support his thesis that under no circumstances can a Brähmana be brought down to a servile

<sup>1</sup> Comment on Yajffavalkya, II, 183.

क्षवविर्श्यद्रभर्मस्तु वाद्यणे वाद्यणं दायकर्मणि न कारयेदिति विज्ञानेवरसरसः ॥

(Vyavahāra-Kalpataru, Folio 180 of Sarasvatibhavan Transcript).

status. His view is in harmony with that of Visnusmyti ' which imposes the highest amercement for violence (uttama-sāhasadaņda) for the offence of reducing to servitude a Brāhmaņa and also with that of Kātyāyana and Brbaspati.

It is thus clear that the reference to Vijnancsvara in the Kalpataru is not authentic. Both this sentence and the one bringing in an alleged quotation from Brhaspati are manifestly the interpolations of some reader, who noted them in his copy of the Kalpataru, and when the manuscript was again copied, the scribe, as scribes still do, embodied the marginal note of the reader in the text, as if it was part and parcel of the text."

### LAKŞMĪDHARA'S CITING VIJNĪNESVARA OTHERWISE IMPROBABLE ALSO

Even apart from the drift of this line of evidence, the balance of probabilities is against Lakşmidhara making any open allusion to Vijñānesvara, even if it be conceded that, owing to the assumed chronological relationship between the two writers, such a reference was possible. The position of the two writers precludes such acknowledgment. Lakşmidhara was, for instance, the chief minister of the powerful king of Kānauj, who was extending his dominions and adding to them, so as to come within striking distance of the dominions of the Calukya ruler, Vikramāditya VI, whom Vijnānesvarā glorifies.<sup>3</sup> The fourth

) Vippusmiti, V. 131 Ed. Jolly :-- यस्तूलमवर्णान् दास्ये नियोजयेत् तस्योत्तमयाहसो

दण्डः ।

<sup>2</sup> This is technically known as 'reader's conflation.' Conflation is the appearance in a manuscript of readings which are neither derived from the archetype (by continuous descent), nor are original variants of its own or of any of its uncestors, but have been imported. The type of interpolation now noticed in the Kalpatary will be termed also as " contamination " by some critics. (W. W. Greg, The Calculus of Variants, Oxford, 1927, p. 56).

Greg, The Calculus of Variants, Oxford, 1927, p. 56). <sup>4</sup> A copper-plate grant dated Vikrama-samvat, 1177 (i.e. A. D., 1120) now in the possession of the Asiatic Society in Calcutta, mentions that Goyindacandra sanctioned the transfer of the village of Karanda and the *talks* of Karanda in the *pattella* of Antaråia, which was originally granted by Yasabharpa, from the possession of Bhattaraka Redrasiva, a royal chaplain, into that of the Thakkura Vasiqha, Yasabharpa is obviously the Cedi railer who was the son and successor of the more famous conqueror Karpa of the Kalactiri dynasty, whose reign must have come to an end before A. D. 1060 as in the Candrabast, objer-plate of King Candradeva of Kanauj it is stated thus. "When Bhoja went to Heaven, and when Karpa remained only in renown, and when the earth was being troubled, she found a refoge and a protection in Candradeva Gåhadvika" (Inst. Ast., XIV, p. 103). From A. D. 1117 the litle " avvanti-galapati-narapati-rhjyairayadhipati" appears in the grants of Govindacandra of Kanauj, (Inst. Ast., XVIII, pp. 19-20) and is

### LAKŞMIDHARA AND THE KRTVA-KALPATARU

and sixth verses in the conclusion of the Mitaksard, which are indubitably by Vijnänesvara himself, makes these claims : "There is and there will never be on the carth, a city equal to Kalyāna (Vikramāditya's capital). No king who could be compared to Vikramärka has ever been seen or head of. The learned Vijnanes vara cannot submit to be compared to the slightest extent with a rival. May these three, who are comparable to the Kalpavyksa (the immortal wish-yielding tree), last (live) till the end of the present cycle of time (kalpa). . . . From the causeway of the ornament of the race of Raghu, which is massed fame (i.e., " Rama's Bridge ") to the monarch of the mountains (i.e., the Himalayas), and from the western ocean, whose waves are raised by the gambols of shoals of fishes, to the castern ocean (i.e., from the Indian Ocean to the Bay of Bengal), may Vikramädityadeva, whose feet are resplendent from the lustre of the gems on the diadems of prostrating kings, protect the entire world so long as the Moon and the Stars endure." 1

## IMPLICATIONS OF VIJSINESVARA'S PANEGYRIC

The panegyric is as usual couched in somewhat exaggerated terms, but the skill of the author is shown in bringing into it innuendoes and references to facts or claims which a contemporary would readily detect. Thus, the words referring to the western ocean, as one of the limits of Vikramāditya's dominion, contain a concealed reference to his great contemporary and enemy, *Kulottunga Cola*, which has not till now caught the attention of scholars. The words "catulatimi-Kulottungaringattarangdt"

continued in the descriptions of his successors. Later on the same title is taken by the Cedi ruler Narsimhavarman (c. 1155  $\lambda$ , b.). It has been suggested that the rulers of the Andhra country were the Narapatis. (C. V. Vaidys, History of Mediaval India, II, 1926, p. 191).

> <sup>1</sup> मासीददित अविष्यति झितितले कत्याणकल्पं पुरं हो दृष्टः श्रुत एव झितिपतिः श्रीविकमार्कोपमः । विज्ञानेश्वरपण्डितो न भजते किं चान्यदन्योपम-व्याकल्पं स्थिरमस्तु कल्फ्लतिकाकल्पं तदेतत्रयम् ॥ आसेतोः कीर्तिराग्ने रघुकुलतिलकस्या च कैलाथिराजात् आ च प्रत्यक् पयोधेः बद्धलतिमिकुलोगुज्ञरिजन्तरज्ञात् । आ च प्रत्यक् पयोधेः बद्धलतिमिकुलोगुज्ञरिजन्तरज्ञात् । आ च प्राचीसमुद्राप्रतन्त्रपतिशिरोरज्ञभाभासुरांझिः पावादाचन्द्रतारं जगदिदमखिलं विक्रमादित्यदेवः ॥

which qualify in the more obvious sense 'the western ocean with waves raised by the gambols of shoals of giant fishes,' may be taken as qualifying 'the eastern ocean' in the concealed sense of "the unsteady movements of the struggling whale of a Kulottunga." The spiteful statement may have been put in for the special delectation of Vikramāditya, even as even more spiteful allusions to Kulottunga, under a corrupt form of his earlier title, Räjendra,1 (Räjiga) occur frequently in the poem (Vikramankadevacarita) in which Bilhana lauded the life and achievements of Vikramāditya VI. Bilhana refers to Kulottunga specifically as "the family foe" of Vikramaditya. The careers of the two kings should have, by their remarkable parallelism, intensified the bitterness of their rivalry. Both came to their imperial heritage by what Bilhana calls "the concurrence of fortune," at almost the threshold of middle age. Both ruled for half-a-century. The Vengi country, forming the area between the mouths or deltas of the Krana and Godavari rivers, was one of the bones of contention. The tract was originally a part of the Calukya empire in the seventh century, and became independent under a younger branch of the original Calukya line (the "Eastern " Cälukyas). Vikramåditya belonged to the later Calukya line, whose kinship with the older line was hypothetical, while Kulottunga was by descent a scion of both the older Calukya line (through the Eastern Calukyas of Vengi) and of the Colas. Before he became the Cola emperor in 1070, he had fought, in A. D. 1067, Vikramäditya, who was then the favourite of his father Somesvara I, the founder of Kalyana, and obtained from his admirers the title VirudarAja-bhayamkara, 'the terror of Virudarāja or Vikramāditya'.' The Cālukya had almost recovered Vengi, when the news of his father's death and the accession of his elder brother and enemy, Somesvara II made

Canto VI, s'lokas 26 and 27 :

अब कतिषुचिवेव देवयोगात् परिंगल्तिषु विनेषु चोलत्त्तोः । भियमहरत राजिगाभिभानः प्रकृतिविरोधहतस्य चेत्रिनाथः ॥ क्रुटिलमतिरसासौ विशड्मानः पुनरमुमैव पराभवप्रगल्भम् । प्रगुणमपह्लतप्रष्टकोपहेतोः प्रकृतिविरोधिनमस्य सोमदेवम् ॥

<sup>2</sup> Kalingsttupparani, X. 25, referring to the was of 1067 sintes that it was in this was that Kulottungs earned the title of 'Terror to Virudurkje or Vikramiditys' (Virudurkje-bhayamkars). See Nilakaniha Süstri, Colas, 11, 1937, p. 5.

### LANSMIDHARA AND THE KETYA-KALPATARU

him withdraw (A. D. 1069). Vikramāditya had married a Cola princess, the daughter of the emperor Virarajendra I, and so had a shadowy claim to the Cola heritage. Six years after the accession of Kulottunga to the Cola throne war broke out again between him and Vikramāditya, who was to seize the Calukya throne (A. D. 1076) on the defeat of his brother by Kulottunga. who had meanwhile turned the tables on his rival, conquered Konkan and the Mysore country, and reached the western sea. Kulottunga was however unable to push his advantages far, owing to the revolt of Ceylon and the invasion of Vengi by Yasah-Karnadeva, the Haihaya king.' By A. D. 1076 Kulottunga had reconquered Vengi and appointed a son as viceroy over the tract." He began his campaigns against Kalinga, on the northern frontier of Vengi, in A. D 1096 and a more famous invasion of Kalinga in A. D. 1110, which his general Karunäkara over-ran.1 In A. D. 1115 his dominions reached their maximum extension, and virtually embraced the entire area of the present Madras Presidency.' By 1116 A. D. the tide turned against Kulottunga. The Mysore territory was lost by that year.' By 1118 Vikramäditya had reconquered almost the whole of Vengi," and his territory had then really extended from the Western to the Eastern ocean, as stated in the panegyric of Vijnanesvara, quoted above. The diplomatic activity of Vikramāditva was aimed at embarrassing his rival, by instigating enemics and rebellious feudatories. The Pandya revolt, the Cevlon rebellion and the troubles in Vengi and Kalinga, as well as in the Kannada country, were all fomented by him.' The wish that Vikramāditya should continue to rule from Rameswaram to the Himālayas, expressed in Vijñānesvara's panegyrical verse, should be construed as a reflection of these alliances and the extension of the sphere of his influence to the dominions of the Cola emperor. If the description of Vikramaditya's sovereignty

<sup>1</sup> Ibid., pp. 8-14. <sup>3</sup> Ibid., p. 31. <sup>3</sup> Ibid., pp. 33-38. <sup>4</sup> Ibid., pp. 38-39.

1 Ibid., pp. 41-44.

"Ibid., p. 44 to 47. "That Vikramildityn's rule did extend in this period to the whole of the Telugu country becomes clear from the provenance of his inscriptions."

7 Ibid., Ch. XIII (op. 1-60) passim.

as extending from ocean to ocean, and from Rama's Bridge, is realistic and not an empty vaunt it can only refer to a period after 1118 towards the end of the reign of Vikramāditya, who died in A.D. 1127. The prayer for stability (ākalpam sthiram astu) which Vijāānesvara has uttered must have reference to the varying fortunes of the conquered areas, just as the reference to the struggles of "the whale Kulottunga" is an allusion to his last war against his rival.

#### DATE OF THE MITZESARI

Considered in this way, the date of the Mitäkşara must be about A. D. 1120, *i.e.*, twenty years later than the *latest* limit assigned by Mr. Kane to its composition and fifty years later than his upper limit for Vijñānesvara.<sup>1</sup> A considerable part of the Digest of Lakşmidhara must, on the date given below, have been composed before this date. That is to say, the Digest should have been written early in the reign of Govindacandra, while the commentary (*i.e.*, the Mitäkşarā) should have been composed towards the end of the long reign of Vikramāditya. This is borne out by the tenor of Vijñānesvara's panegyric which seems to refer to what has been accomplished rather than to glories to come.<sup>4</sup>

#### GOVINDACANDRA'S VICTORIES

To turn to the wish that that the Cālukya king should rule from the Himālayas to Rameswaram, we must treat it as a pious aspiration if we remember the rapid expansion of the power and dominions of the Gāhadvāla dynasty of Kānauj in spite of the ever present fear of Musalman invasion and conquest." In the Rāhan plate of A. D. 1106, the Yuvarāja Govindacandra records

<sup>1</sup> "The Mithkyard was composed between 1070-1100 x. p." (History of Dharmagatra, Vol. 1, p. 290.)

"The panegyric begins with the words " there never was, is or never will be " (nasidasti bhavisyati kannale).

<sup>3</sup> The fear of the Mahammadan was responsible for the permanent addition of a new tax, named *Turning danda*, a Turk-geld, to the insectal imposts of the Nansoj kingdom. It makes its appearance strong extant epigraphs in the Rahan copper-plate grant of Madacapile and Govindscandra, dated A. D. 1109, and continues to the end of the reign of Jayacandra, who was conquered and killed by the Mahammadana in A. D. 1194.

#### LAKSMIDHARA AND THE KRTVA-KALPATARU

that he had "again and again by the play of his matchless valour" compelled the Amir (Hammira) " to lay aside his enmity." इम्मीर्स न्यरसंघेर मुद्रुरसमरण-कींडया यो विधत्ते." Before 1126 he had annexed parts of Magadha." In 1120 he had changed a gift of a village by the Cedi king Yasahkarua,' and a prince of the line claims in A. D. 1114 to have been honoured for his valour by the king of Kānauj. Govindacandra's victory in Dasārņa on the day of the birth of his grandson Jayacandra is said to have been the reason for giving his name to the latter." The Gāgaha plate (now in the British Museum) of A. D. 1142 describes Govindacandra as having captured the elephants of " nine Kings." "

He had apparently no powerful rival in North India, and the only rulers whose power could match his were Kulottunga, whose armies marched to the limits of North Kaliága, and Vikramāditya VI. His relations with these two kings seem to have been dictated by the Hindu political principle that a neighbour, whose frontiers march with one's own, is an enemy (ari), actual or potential, while the neighbour's neighbour on the opposed side is his ally (mitra), actual or potential, while that ruler's neighbour on the other side is the potential ally of his enemy (aremaitra).<sup>6</sup> Thus, to Govindacandra, the 'enemy' will be Vikramāditya, and 'ally' Kullottunga, while to Vikramāditya, the natural allies will be those opposed to Kulottunga, like Vijayabāhu, the king of Ceylon, who reconquered Pollannāru (A.D. 1076) and freed Ceylon from Cola rule,' the kings

<sup>1</sup> For the Rähan plate see Ind. Astr. XVII, pp. 14-19. It is reprinted fully in Valdya's History of Mediaval India, II, pp. 479-480.

<sup>2</sup> The Maner copper-plate inscription of a. D. 1126 records the grant of a village near Paina by Govindacandra.

It is published in the Journal of the Bihar and Orissa Research Society, II (1916), pp. 441-447.

<sup>2</sup> See ante, p. 214 and J. A. S. B., XXXI, p. 124.

See the Ratnepur inscription of Jajalladeva dated in the Cedi year 866 or 1114 A. D. It declares that Jajalladeva, who was descended from an earlier king of the same line as the famous Cedi rolers Ghigeyadeva, Karpa and Yasahkarpa, "on account of his provess was like a friend honoured with fortune " by the king of Känyakubja, i.e. Govindscandra who was then reigning."

<sup>3</sup> For the Gägaba plate see Epigraphia Indica XIII, pp. 216-220 and Ind. Ast., XVIII, pp. 20-21. The victory over the "nine kings" is mentioned in earlier epigraphs of the king, and the earliest extant reference A. D. is in the Pali plate of 114. (J. B. O. R. S., 1930, pp. 233-238. It clearly reads Nava-rafy instead of Nava-rafa, which alters the meaning completely.)

<sup>4</sup> See Sarge VIII of Kämandäka's Nitisära, slokas 16 to 20) pp. 105 to 114 of the Trivendram Edn. 1912).

7 Nilskautha S'astri, Colas, II, p. 17.

of the Hoysala dynasty" and the kings of Kalinga." The influence of the principle on the relations of the three great contemporaries is evidenced by history. Vijayabāhu of Ceylon is said to have married Lilävati, the daughter of ' Jagatīpāla' of Känauj. The queen of Jagatipala is said to have been an internee in the Cola kingdom, from which she escaped with her daughter to Ceylon. We do not know when this marriage took place, but it must have been in the reign of Vijayabāhu, which extended from c. A.D. 1060 to 1120 practically covering the reigns of Kulottunga and Vikramāditya, and probably after he had freed Ceylon from the Cola supremacy.3 The dynastic lists of Kanauj, either of the Pratihara dynasty or of the Rästrakata branch, which apparently had possession of Känauj till c. 1085. when it was seized by Candradeva of the Gähadväla dynasty, the grandfather of Govindacandra, do not contain the name Jagatipala. He was probably an obscure person with pretensions to Pratithara or Rästrakūta lineage. The flight of the distressed 'queen of Kanauj' with her daughter must have been after Candradeva's conquest and after she had lost all hope."

Why did the fugitives escape from the kingdom of Kulottunga in which they were seeking an asylum? The answer is suggested by the intimate and friendly relations between Govindacandra and Kulottunga of which evidence exists in a stone epigraph (incomplete or mutilated in some rebuilding operation) of the sovereign of Kānauj, bearing a Cola date corresponding to A.D. 1110, which exists on the walls of a temple in the Cola capital Gangaikondacolapuram.<sup>3</sup> This inscription gives the familiar Gāhadvāla *prastasti*, and ends (before mutilation commences) with the name of Candradeva, the grandfather of Govindacandra, to whose reign the inscription clearly belongs. The late Mr. V. Venkayya suggested that the inscription was perhaps incised during a friendly visit of the Kānauj king to Kulottunga. This is very unlikely. It is more probable that the endowment recorded in this inscription was intended as a gesture

1 Nilakantha Sastri, Colas, II, pp. 41-44.

\* Ibid., pp. 34-38.

3 Ibid., p. 17.

\* Tripšahi, History of Konauj, 1937, pp. 288-290.

<sup>3</sup> Para 56 of the Annual Report of the Madras Assistant Superintendent for Epigraphy, for 1907-1908.

### LAKSMIDHARA AND THE KRTVA-KALPATARU

of friendship, and was allowed, with the prasasti of a reigning foreign ruler to be put up in the very capital of the Cola emperor. It is natural that this alliance between Kulottunga and Govindacandra should shut the Cola dominions to any pretender to the lordship of Kanauj. It will account for the flight of the mother of Lilävati to Lanka, and Lilävati's own marriage to the king of Lanka who had driven the Colas out of the island. The intense ill-will between Vikramäditya and Kulottunga is evidenced both by contemporary literature (e. g., Vikramänkadevacarita and the colophon to the Mitäksara,) and inscription.' Govindacandra's diplomatic activities naturally extended to all possible enemies of Vikramāditya VI. Thus, he is said in the Prabandhacintāmani to have received an envoy from the Calukya ruler of Anhilvad (Gujarat), the warlike Siddharaja Jayasimha (A.D. 1093 to 1143) the predecessor of the more famous Kumārapāla (A.D. 1143-1172).\*

In an Indian kingdom the responsibility for making alliances rests with the Mahasandhivigrahika or Chief Minister for War and Peace.<sup>1</sup> This was the office held in the kingdom of Kānauj, by both Bhatta Laksmidhara and by his father Bhatta Hrdayadhara and is signified by the term Mantri, which occurs at the head, of an enumeration of the officers of state to whom the Kamauli grants of Govindacandra were addressed for execution. In the eighth sloka introducing his work, Laksmidhara describes himself

<sup>5</sup> See Inscription No. 401 of 1896, Madras Epigraphist's Collection, where 'Vikkalan,' *i.e.* Vikramäditya VI and Singapan, *i.e.* the Kadamba King Jayasimba, the ally of Vikramäditya, are said to have plunged into the 'western sea.' on their route in battle by Kulottungs c. a.p. 1076.

<sup>3</sup> The Prabandhacintāmaņi. Ed., Jinavijayamuni, 111, 121, states that Siddbarāja Jayasimhs sent an envoy to the king of Kās'i.

<sup>2</sup> The pompous title does not appear in the Gåbadvåla inscriptions, where the Mantri is mentioned, immediately after the queen and yuvaraja, among these commanded to give effect to the grantee's wishes. The title of Mahitsenathivigrahika describes an important duty of the Chief Minister (Mantri). It occurs in Regrakits records, where the functionary is usually entrusted with the duty of drawing up the copper-plate grants recording gifts or alienations. This duty is assigned in this officer in an anonymous text quoted in the Mitabarra, on Yajnz-valkya, I, 319-320:

" The drafter (of the copper-plate) should be the Saudhivigrahikakari. He should draft the charter as dictated by the king himself."

Apparently the responsibility for accurately expressing the king's commands could not be entrusted to any lower person than the Chief Minister, responsible for the policy of the kigdom. The philosophical reflections on the transitoriness of life and the enduring nature of charity, which occur in some of the Gahadvala inscriptions, must be deemed to represent the very words of the donors (4.8. Candradeva's Candravati plate of 1093, and Madanapäla-Govinducandra plate of 1099). See A. S. Altekar, Ragtraküjas and their Tumes, 1034, p. 166.

as "Mantrisvarak." This should be treated as a paryaya for the official title of Mahasandhivigrahika, which appears over and over again in the colophons. In two places, viz., at the beginning of the first kanda and at the beginning of the Rajadharmakanda, Laksmidhara proclaims that it was solely through his counsel that king Govindacandra attained supremacy over other kings, trod the path of righteousness, and made many crowned heads humble themselves at the feet of this king. Such an open declaration in a work written by command of a powerful ruler could not have been made unless the truth underlying it was well-known. The Cola alliance, of which we have evidence, soon after the formal assumption of sovereignty of Govindacandra about A. D. 1110 may have been due to his Minister's skill, and intended to check the designs of the aged and warlike ruler of the Dakhan. It is noteworthy that in the description of the prowess of his king, in the introductory stanza, Lakşmidhara refers only to two exploits specifically, vis., repeated defeats of the Hammira, i.e., the Muhammadan invader, and the humbling of the Gauda ruler. The first exploit occurred only during the reign of Madanapäla, when as Yuvaräja Govindacandra was virtual ruler.

The second exploit, i.e., the humbling the Ganda, must refer to some attack, of which we have found no record as yet that occurred early in the reign, on Madanapāla of the Pāla dynasty of Bengal, who had sought the alliance of Candradeva, Govindacandra's grandfather, when attacked the Sena king Vijayasena. It cannot refer to the later conquest of Pāla territory as far as Monghyr, since in the Rāhan plate of A.D. 1109 Govindacandra is already described as "terrific in cleaving the frontal lobes of arrays of irresistible mighty elephants from Gauda." The same inscription records that he "again and again by the play of his matchless fighting compelled the Hammīra to lay aside his enmity," in language recalling Lakşmīdhara's *prastasti* of Govindacandra :

# असम-समर-सम्यक्-लम्पटव्हौर्यभाजं अवधिरबधियुद्धे येन हम्पीरवीरः॥

The omission to refer to the later conquests in Dasārņa and Magadha and to the victory over the 'nine kings' (nava-rāja) and to Govindacandra's later title—asvapati, gajapati, narapati,

### LAKSMIDHARA AND THE KRIVA-KALPATARU

rāivatrayādhipati vividha-vidyā-vicāra-vācaspati ithese could not be missed by a Minister who composes an eulogy on his Sovereign)-makes it clear that his vague references, other than these two specific claims adduced on his behalf to Govindacandra's military exploits, must have been due to Laksmidhara having written early in the reign before those conquests were made and new virudas acquired.' There is no violence to probability in such a view, because Govindacandra had been virtual ruler for a dozen years before his formal accession, and even as Yuvaräja must have attained manhood." As Laksmidhara's father was also a Minister before him, it is not unlikely that father and son served Govindacandra's father and Govindacandra himself, and that they had been commissioned for the composition of the Kalpataru even before the formal beginning for the reign of Govidacandra, who is pointedly praised by Laksmidhara for his self-mastery, and learning." The inscriptions show that Govindacandm's predecessors were devoted to Hinduism."

<sup>1</sup> The virued "ss'vapati-gajapati-marspati rájyatryadbipati vividha-vidyāvicāra-vācaspatib" appears first, in the extant inscriptions, in a grant dated s.D. 1117 (Ind. Ant. XVII, pp. 19-20), and the reference to the exploit of captaring the slephants of nine kings first appears in an inscription of s.n. 1114 (the copper-plate, Pall, J. H. O. R. S., 1930, pp. 253-238) but it has been inscalated as referring to the new kingdom (*Novarajya-gaja*) personified as an elephant, instead of being taken as referring to the elephants of nine kings (*Nationajaja narondraja*). The fall sentence is.

> तस्मादवायत निवायतवाहुवली बद्धावरुद्धनवराज(ञ्च)गजी नरेन्द्रः । सान्द्रामताहबमुचां अभवो गवौ यो गोविन्दचन्द्र इति चन्द्र इवांबुराझेः ॥

As this sloks is repeated in subsequent grants, as an official present, and as when it first appears Govindacandra must have been ruler for atleast ten years, the description of him (under this verse) of having by his powerful arms bound and controlled the elephant (which was) the were kingdom, is pointless.

<sup>3</sup> Grants of A. D. 1114 refer to the Yovarhja among those asked to implement them. A Yovarhja must be atleast sixteen years of age. As Govindacandra was Yovarhja as early as atleast 1099 when in a grant issued by him in the life-time of his fasher, he comits to mention the Yovarhja (i.e., himself) among those commanded to give effect to the grant, he should have been at least thirty years of age in 1110. His latest eviant inscription is dated a. D. 1154, when on this supposition he must have been seventy-four, not an improbable age considering what his contemporaries Vikramüditya, Kulottunga and others attained.

<sup>1</sup> It is expressly stated in some of the colophons to the Kalpatara that Hydayadhara, the father of Laksenidhara was also Mahazandhivigrahika.

<sup>4</sup> This is evident from the pious allocations in same of their inscriptions, and from the claim of Candradeva that he was the protector of the holy places of Kävi, Korilin, Uttarakosala, and Indrasthäniya, as well as from the general tenor of their rule.

#### THE DANA KANDA

### KALPATARU EARLIER THAN MITANSARA

To sum up. Any possibility of Laksmidhara's making a reference to Vijñānesvara is ruled out on two grounds mainly. viz.; (1) the dictates of prudence, because no sensible Minister will cite as an authority an adherent of his king's rival or enemy ; and (2) the impossibility of an earlier work quoting a later. For, it follows from the data already adduced that the Kalpataru, should have been composed about A. D. 1110, early in the reign of Govindacandra, while the Mitaksara could not have been completed before A. D. 1120. In any case, the Mitaksara, even if it had been composed a few years before the Kalpataru, could not have assumed sufficient importance in the eye of so proud a scholar as Laksmidhara, who has described his many claims as a nibandha-writer, as to make him rank it as authority with Gopāla's Kāmadhenu, Pārijāta, Prakāsa, Mahārņava, Halāyudha, and Mald, referred to either in the infroductory verses or cited in the body of the Kalpataru.' The alleged citation of Vijnanegvaru by Laksmidhara has accordingly to be rejected as spurious.

#### VERBAL IDENTITY BETWEEN BOTH WORKS

In an examination of the Vyavahārakāņda three instances have come to light in which the interpretation of certain smytiverses is in almost the same words in both the Mitākşarā and the Kalpataru. The verbal identity may be accidental, as the verses are not difficult, or the commentary may have been copied

<sup>3</sup> Labymidhara is critical of the predecessors whom he names. He claims that after the composition of the Kalbataru the splendour of the Maharparoa, was lost. The Kamadhenu had to slumber at the foot of the Kalbataru, and inferior works like the Mala need not be counted at all among those that would be treated with regard after his own composition name out. The claims are urged in these two verses:

> यस्योलियती स्थितमशी न महाणंचे श्रीः निद्रां ददाति यदथः किळ कामधेतुः । तस्यास्तनिष्यति रतिं विद्युश्वद्विजानां आनन्दितुं किसु न कल्पतरोः प्ररोहः ॥ का चिन्तीव महाणंचातुरूपो का कामधेतुस्प्रहा छुदाः कस्य परिस्कुरन्ति इदये ते (रल) मालादयः । श्रीलक्मीधरबुद्धिवैभवतुधासेक्छमायादवं येनावैव जयत्प्रवोपकृतवे कल्पद्वमः कल्पते ॥

#### LAKSMIDHARA AND THE KRTYA-KALPATARU

from an earlier writer by both authors. Ingenuity may see in the prayer of Vijñānesvara that his work, his city and king should last as long as the *Kalpalatā*, a concealed compliment to the *Kalpataru*.<sup>4</sup> Such a surmise will not be ruled out as improbable if both writers had been attached to the court of the same ruler or of friendly kings. The circumstance that their allegiance was divided, between two powerful and passively hostile kings, makes the suggestion weak. But, whether the two writers knew each other or not,<sup>\*</sup> it is a mark of the powerful wave of Hindu feeling, which was stimulated by the Mubammadan attacks and the rise of new states, that such cardinal works as those of Lakşmidhara, Vijñānesvara and Aparārka should have been produced in the same generation.

<sup>1</sup> Cf. Akalpam sthiramasin Kalpalatika kalpam tadetatirayam.

<sup>2</sup> Govindacendra is referred to, not only by Musalman writers, but by Lakamidhara himself as the Ruler of Kās'i (Benares). Many of his grants were made there after bathing at one or other of its holy tribas. Lakamidhara must have himself resided there, and been a well-known figure. If, as is probable, Vijfianervara made the routine pilgrimage to Kās'i the two may have met though it might have been after their respective works were composed.

## NOTE A

LAKSMIDHARA has prefixed fifteen verses to the first book of the Kytya-Kalpataru, which deals with the first derama and forms also an introduction to the whole work. Of these, the first three contain prayers to Visnu, who seems to have been Lakşmīdhara's tutelary deity, S'iva and Manu. The invocation of Manu is appropriate as Laksmidhara proposes to expound Dharma. The next four verses contain a panegyric with historical allusions to Laksmidhara's patron and king, Govindacandra. The remaining eight verses set forth the author's qualifications and the merits of the work. Besides these fifteen verses, the Brahmacarikända has an introductory verse, in which again Laksmidhara describes his own prowess by which his enemies were reduced to the life of hardship and austerity prescribed for Brahmacarins. To each of the succeeding thirteen kandas a similar verse is prefixed in which similar justification for his dealing with the subject of each book is adduced. These verses furnish the only direct information on Laksmidhara's career and achievements. We learn from them that he had enemies over whom he ruthlessly triumphed, that he was a wealthy grhastha, whose life was an example to others, that he performed with diligence and scrupulous care the prescribed rites for a Brahmana and made Dharma forget its "separation from the Golden Age," that he duly discharged the duties to ancestors in the way of graddhas, that he made many agraharasthapanas, that he founded on the pilgrim routes satralayas, that he was the " holiest of the holy ", in view of his purificatory rites, that his exposition of law as a judge roused the spontaneous admiration of the learned, that his "assumption of the sacred duty (yajiia) of the protection of the Universe" (in plain prose, his prime ministership) brought peace and purification from sin to countless people, and that he was deeply versed in Vedanta and the way of salvation.

### LAKSMIDHARA AND THE KRTYA-KALPATARU

These verses are in many places corrupt, and have had to be restored. This has been so particularly in regard to the sixteen slokas with which the first kanda begins. Only a single manuscript of Brahmacari-kanda is so far known, and it is very defective. It has lost the last pages of the kända, making it difficult to publish it first. Its publication is held over in the hope that one other manuscript of it at least will come to light. The prefatory verses have been reconstructed with the help of Dr. V. Raghavan, M.A., Ph. D., of the Sanskrit Department of the University of Madras, They are reproduced below, as restored. The English translation which follows the text is Dr. Ragbavan's. The introductory verse of the sixth book which deals with pratistha is wanting in the Udaipur Palace manuscript of it, and the work begins abruptly. A second manuscript, which I was able to secure, has also lost the first leaf which would have contained the introductory sloka. The mansucripts of the pājā and vrata sections are similarly defective. The headings do not occur in the manuscript.

# प्रार्थना

# (বিশ্যা:)

देवः स्पुरम्महिमतत्तदनन्तमत्स्यकूर्मादिजन्मकथिताऽद्भुतवैभवो यः । ब्रह्माण्डबुद्बुद्तया स्फुरदंशलेशः मायामपोहतु स बोधमहोदधिर्वः ॥ १ ॥

# (হািৰ:)

जाने यस्य ल्लाटलोचनशिखा, लेखाऽपि चन्द्री, विभो रंमाशोममयं (?) जगज्जनयितुं बीजाय सञ्जायते । तस्योमिंव्यपयोगियोगिजनताइत्यचसद्मस्थित-स्फारध्वान्तहरं हरस्य दहरस्थानं महामो महः ॥ २ ॥

# (मनुः)

सुहृद्यः सुक्ताऽपुण्यक्षीरनीरविवेचनः । मनुमानसमाविद्य राजहंसः पुनातु वः ॥ ३ ॥

## THE DINA KINDA

# राज्ञ: प्रश्नंसा

श्रीमन्मानववासवस्स विजयी गोविन्दचन्द्रोऽस्ति यः कीडातर्जितगौढगर्जितमयस्तम्भीभवत्पार्थिवः । सर्वोर्वान्द्रजयप्रतिश्रुतिवियत्संकोचनाशंकिना येनात्माऽपि जितस्ततरशमप्रुता मन्ये किमन्ये परे ॥ ४ ॥ एष ज्ञानपराक्रमैकवसतिः गोविन्दचन्द्रः परं कन्दर्पस्य च वैरिणाघ विशिस्तैः रक्तोऽभितः शोमते । मायामप्यवनीशमण्डल्मपि स्वच्छन्दमुच्छिन्दता येनाऽऽमा क्रतिना दिनैः कतिपयैरद्वैतमारोपितः ॥ ५ ॥ कोशान् गेहेण्वमुछन् पथि करितुरगान् वान्धवानर्घमार्गे दुर्गेधन्तःपुराणि प्रतिस्वचकिताः पर्वतेभ्यो निवृत्ताः । माद्वाराकीर्णकर्पमसमरसमारंमगम्भीरभेरी-माद्वाराकीर्णकर्पस्तरत्व्वेक्षिताः शात्रयेशाः ॥ ६ ॥ स किल् सकल्डासक्षत्रनक्षत्रव्यक्रमीहरणकिरणमाली कस्य न स्यान्नमस्यः । असमसमरसंपक्षम्पटः शौर्यमाजामवधिरवधि युद्धे येन इम्मीरवीरः ॥ ७ ॥

# अन्यकर्तुः प्रश्नंसा

विद्यावलिविलासभूरहवरो वीरस्य विप्रोत्तमः श्रीस्टक्ष्मीघर इत्यकित्स्यमहिमा तस्यास्ति मन्त्रीश्वरः । भूमर्तुः पदचक्रवाकमिथुनकीडार्थमास्त्रिता येनाऽनेकनरेन्द्ररत्नमकुटज्योत्तिर्मेयी वाहिनी ॥ ८ ॥ हुत्वा लक्षमरातिभूपतिशिरःपद्मानि शौर्यानले पृथ्वी साधयता समुद्रवसनां श्रीदेवकाशीपतेः । प्रतेनोत्तमसाधकेन कति न कूराक्षयाः प्रापिताः सङ्ग्रामव्रतनैष्ठिकेन विख्यं विद्यार्थिना पार्थिवाः ॥ ९ ॥

## ग्रन्थस्य प्रज्ञंसा

तेनायं वेदमुळः स्मृतिनिचयमयस्कन्धवान् यः पुराण-व्यूहव्युत्पन्नशासः प्रकरणनिकरोइण्डकाण्डप्रचण्डः । LAKSMIDHARA AND THE KRTYA-KALPATARU

उन्मीलद्वाबयपत्रः स्फुरदतिविशदज्ञानरम्यप्रसूनः

अीमद्धर्मार्थकामाऽम्हतमयफलदस्तम्यते कल्पद्वक्षः ॥ १० ॥ गौराणीरेव वाणीः कचिदकृतकृतौ कापि भूयस्स्मृतीनां

गोपालस्तद्वयस्यः स्वकृतिविरचनं वावयरूपेण चक्रे । औतस्मातांविसारैविंबुधजनमनोद्यारि कारिप्यतेऽयं

मीमांसोचंसितार्थेरप्रथुरथ कथातीतरन्धः प्रवन्धः ॥ ११ ॥ वस्योखितौ स्थितिमती न महार्णवे श्रीः

निद्रां दथाति यदधः किल कामधेतुः । तस्याऽऽतनिष्यति रतिं विबुधद्विजानाम्

आनन्दनः किसु न कल्पतरोः प्ररोहः ॥ १२ ॥ का चिन्तैव महार्णवानुसरणे का कामधेनुस्टहा

क्षुद्राः कस्य परिस्फुरन्ति हृदये ते [रत्न]मालादयः । श्रीलक्ष्मीधरबुद्धिमेवसुधासेकप्रभावादयं

येनाऽत्रेव जगस्त्रयोपछतये कल्पटुमः कल्पते ॥ १३ ॥ एकार्थेण्वेकमेकं कचिदपरमपि स्वीइतं कार्ययोगात्

न्यस्तं विज्ञानमूळं प्रचरदपि परित्यक्तमज्ञानमूळम् । शिष्टैस्सम्यग्गृहीतं वचनमभिहितं स्पष्टितं चाऽस्फुटार्थ यत्राऽपारो विरोधः स्फुरति विरचिता तेन तत्र व्यवस्था ॥ १४ ॥

लक्ष्मीधरेण मुनिमुख्यवचस्समुद्रं

न्यायाद्रिणा किङ विलोड्य समुद्धृतोऽयम् । काण्डैश्वतुर्दशभिरद्भुतपर्वगन्धैः

बाझ्छोचितं फलति कल्पतरुर्ने कस्य ॥ १५ ॥

# काण्डोपकमस्त्रोकाः

[श्रसचारिकाण्डोपकमे---]

विशाळा (?) विमुलाः क्षतेन्द्रियसुखाः क्ष्मातस्पनिद्राल्यो मिक्षावृत्तिज्ञुपत्वचा परिचिताः कौपीनमात्राम्बराः । नीताः काइयधिपस्य येन रिपवस्ते ज्ञसचर्यं परं काण्डे स प्रथमाश्रमं प्रथमतः प्रस्तौति रुक्ष्मीघरः ॥ १ ॥

[गृहस्थकाण्डोपकमे —]

स्वाध्यायाधिगमोऽर्श्वतत्त्वगतये सा कर्मनिष्पत्तये सा निष्कोषमलक्षयाय स पुनमोंक्षाय यस्याऽभवत् । दत्तानेकपुरद्विजोत्तमवधूसंगीतनादोत्सवो

गाईस्थ्यं बदति द्वितीयमधुना काण्डं स लक्ष्मीधरः ॥ २ ॥

[नैयतकालकाण्डोपकमे—]

येन अत्यहमझसिन्धुपयसि खानादिभिः कर्मभिः

यज्ञैः कर्मभिः [पश्चभिः] अप्यपास्तकलिभिर्नीतः परामुलतिम् । पर्मो बिस्पृतवान् कृतस्य विरहक्नेशं स लक्ष्मीघरः

काण्डं नैयतकालिकं कलयति मीत्ये तृतीयं सताम् ॥ ३ ॥

10 M 10 10

[श्राद्धकाण्डोपकमे—]

यः पुण्यात्मा धिनोति श्रतिदिनममितैईन्तकारैर्मनुव्यान् कव्यैरव्याजगव्यैः पितृगणममरस्तोममस्तोकहव्यैः । श्रीनाथध्यानसिन्धुष्ठवनसुखरसोपेतचेतोमराळः स श्रीलक्ष्मीघरोऽथं विरचयति सुधीः श्राद्धकाण्डं चतुर्थम् ॥ ४ ॥

[दानकाण्डोपकमे-]

वेनाविच्छेदवेदध्वनिहतकलिभिः ओत्रियाणां पुरीभिः फुल्लाञ्जामोदमावन्मधुकरमुखरव्योमभागैस्तडागैः । चके धात्री पवित्रा विभववितरणैरथिंवाञ्छातिरिक्तैः स श्रीमानेष लक्ष्मीधर इह तनुते पद्ममं दानकाण्डम् ॥ ५ ॥ [तीर्थकाण्डोपकमे—] धर्मं निर्मलहेमकुम्भशिरसो यस्यागराणां गृहाः संख्यातीतमुमुक्षमिक्षपरिषन्मित्राणि सत्राल्याः ।

तीर्वेषु प्रथयन्ति धर्मनगरद्वारानुकारास्तुळां (१)

काण्डे तीर्यविवेचनं वितनुते लक्ष्मीधरस्सोऽष्टमे ॥ ६ ॥

LANSMIDHARA AND THE KRTYA-KALPATARU

[शुद्धिकाण्डोपकमे —]

वर्णादण्युचितार्जनादपि भृशं शुद्धैर्यदीवैरमी दौर्गस्यादपि दुष्कृतादपि गताः शुद्धि द्विजाः काज्जनैः । धर्मेन्दोरुदयाचलः स दशमे काण्डेऽत्र लक्ष्मीधर: शुद्धि शुद्धिमतां वरो विरचयत्थाचारवाराज्ञिधिः ॥ ७ ॥

[राजधर्मकाण्डोपकमे---]

न्याय्ये वर्स्सनि यज्जगत्रुणवतां गेहेषु यद्दन्तिनो राज्ञां मूर्धनि यत्पदं व्यरचयद्रोविन्दचन्द्रो नृपः । तत्सर्वं खळ यस्य मन्त्रमहिमाऽऽश्चर्यं स ऌक्ष्मीधर: काण्डे शंसति राजधर्मनिचयानेकादत्रे पुण्यधीः ॥ ८ ॥

[व्यवहारकाण्डोपकमे —]

नानाशास्त्रवचोविचारचतुरप्रज्ञावलस्थापित-न्यायादिव्यवहारमार्गविशदास्तास्ताः प्रगल्भा गिरः । यस्याऽऽकर्ण्यं विपश्चितः प्रतिसमं रोगाज्ञमातम्बते काण्डे स व्यवहारमत्र तनुते लक्ष्मीधरो द्वादरुं ॥ ९ ॥

[शान्तिकाण्डोपकमे-]

यस्मिन्वित्रति विश्वपालनमहायज्ञं द्विजन्मोत्तमे प्राप्ताः शान्तमलीमसास्तुरुचवः पुष्टिं परां साधवः । काण्डं शान्तिकपौष्टिकाश्रयमथ बूते स लक्ष्मीथरो धैरेयः कृतिनां त्रयोदशमिह प्रज्ञालतापादपः ॥ १० ॥

[मोक्षकाण्डोमकमे--]

वेदान्तोक्तिविवेकवैभवगळदृदुर्वारमायातम-स्वैरोन्मीलदमेयचित्मयपरत्रश्रीकतानात्मने । ते यस्मै स्ट्रहयन्ति लब्धपरमानन्दात्सनन्दादयः काण्डे वक्ति चतुर्दशे द्विजवरो मोक्षं स लक्ष्मीधरः ॥ ११ ॥

#### THE DANA KANDA

## TRANSLATION-INTRODUCTORY VERSES

- May that God, the great occan of Knowledge, remove Delusion. He whose miraculous powers are proclaimed by the several endless and glorious incarnations of the Fish, the Tortoise and others, and but a fraction of whose aspect quivers as the bubble of cosmos.

(Part of the second line of the verse could not be reconstructed.)

- May the good-hearted Manu, foremost among kings, who discriminates the good and the sinful, even as the charming kingly swan, diving in the Mänasa lake would discriminate milk and water, enter your mind and purify you.
- 4. There is the victorious king Govindacandra whose mere sport threatened the Gauda king whose (panicky) shout (in turn) alarmed to stupefaction all other kings. Need it be mentioned that he subdued the other enemies, he who restrained (literally conquered) his own self, being a man of selfpossession, from the conquest of all the kings, fearing that the skies would shrink if he took the vow to conquer all the kings?
- 5. This unique abode of knowledge and valour, Govindacandra, shines ruddy all around with the shafts of the god of Love and enemies alike; the successful Govindacandra who, by freely uprooting both Illusion and enemy-kingdom, established himself within a few days as Absolute, without a second.
- In whose campaign, the fleeing enemy kings, with their looks reeling with the weight of panic caused by the deep noises of the drums (sounding) at the

### LAKSMIDHARA AND THE KRTYA-KALPATARU

beginning of the unequal battle, turn back from mountain (caves) frightened by the echoes, and leave their treasuries in their abodes, their elephants and horses on the highway, their kinsmen in halfway and their harem in the fort.

- 7. The Sun who puts out the splendour of all the haughty kings who are merely like so many stars, by whom will that Govindacandra be not respected ?—He who killed in battle the heroic Hammira, a paragon of valour who was eager for the fortune of an unequal combat.
- 8. To that heroic king there is the chief minister, foremost Brahmana of unimaginable greatness, Laksmidara, an excellent tree for the crooper of learning to grow upon; he, who for the sport of the Cakraväkabirds of his king's fect, provided a river in the form of the glitter of the jewelled diadems of numerous kings.
- 9. How many wicked kings have not been made to disappear by him who initiated himself in the battlevow, a seeker of miraculous power and an excellent votary (accomplisher), who in the fire of his valour, made oblations by a lakh of lotuses in the form of enemy kings' heads and performed the rite of securing for the king of Kās' the sea-girt earth.
- 10. By him is raised this Divine Tree (work called Kalpataru) of which the Vedas are the roots, the Smrtis the boughs, the Purāņas the branches, formidable with the long stalks of numerous Prakaraņas, spreading the leaves of quotations, fluttering with the beautiful blossoms of pure knowledge and giving the fruits of Dharma, Artha, Kāma and Mokşa (Amrta).
- 11. Now he extracted passages from the Puränas and now again, from the Smrtis; thus did Lakşmidbara's friend, Gopäla, make his work a mere collection of quotations. But this compact work shall be done, with no loophole to complain of, satisfying the minds of the learned, with the essence of the Vedas and the Smrtis, and with its ideas crowned with interpretations and discussions.

- 12. Will not the delightful growth of Kalpataru, (the celestial tree and this work) give joy to the birds of the learned (the Brähmans and the gods), the Kalpataru after whose appearance, excellence (Lakşmi) does not stay in the great ocean (the work Mahārņava) and at whose feet the celestial milch cow (the work Kāmadhenu) sleeps (remains an unopened book)?
- 13. Now that this Kalpadruma, thanks to the efficacy of the ambrosial watering of the intellectual powers of Lakşmidhara, is here, capable of helping the three worlds, why think even of going after the great ocean (the work Mahārņava)? Why desire for the celestial cow (the work Kāmadhenu)? In whose mind will occur those triffing things, gem-necklace etc. (works like the Ratnamālā)?
- 14. Of authorities on the identical topic, a single text has been adopted at one place, and another at another place, as purpose required; that which is based on knowledge has been kept and that which is based on ignorance has been abandoned, though it is current; the view adopted fully by the authorities has been taken and that which was ambiguous has been clarified; and where there was an endless controversy, there a finding has been made by Lakşmīdhara.
- 15. To whom will not this celestial tree (the work Kalpatarn) give the fruit, according to desire, the Kalpataru with wonderful nodes (sections) and fourteen branches (books), and which has been raised by Lakşmidhara, out of the ocean of sayings of the chief seers, churning it with the mountain of his interpretation.

### OPENING S'LOKAS OF EACH KANDA

 Laksmidhara begins the first Asrama in the first book, he who reduced to Brahmacärya the enemies of the king of Kāsi, enemies who (like the Brahmacārins) had to turn away form, were deprived of sensepleasures, had to sleep on a bed of earth, took to

### LAKSMIDHARA AND THE KRTVA-KALPATARU

begging alms, accustomed themselves to hides, and had but loincloths as dress.

- 2. Lakşmîdhara now gives out the second book on the subject of Household life, he who learnt and recited the Vedas for realising the truth of their meaning, realised that meaning so that his karmans may properly be done, did his karmans properly for the total destruction of impurity, had his impurities destroyed for the purpose of deliverance,—Lakşmîdhara who was responsible for the music festivities of the ladies of the excellent Brahmins to whom he had gifted many habitations.
- 3. Lakşmidhara writes for the satisfaction of the good the third book on Niyatakāla, he who, by his daily duties like bathing in the Ganges and by his Kali-scaring fivefold yajňas, took Dharma to a great height and made it forget the pang of separation from the Krta age.
- 4. The wise Laksmidhara writes the fourth S'raddha Kanda, the swan of whose heart has the delectation of the joy of floating in the river of the meditation of Visnu, that blessed soul, who, everyday gratifies men with unbounded offerings due to guests, the manes with guileless and happy Kavya-offerings and the gods with abundant kavya-offerings.
- 5. Laksmidhara does here the fifth Dāna Kānda, he who sanctified the earth with gifts of wealth over-reaching the ambitions of the supplicants, by (the construction of) tanks whose atmosphere was resounding with (the hum of) the bees realing in the odour of the blown lotuses, and by (the foundation of) towns of Vedic scholars which put an end to Kali through unbroken Vedic recitations.
- 6. Laksmidhara examines the subject of Tirthas in the eighth Chapter, he whose dharma is proclaimed by temples with bright golden finials, by resthouses accommodating collections of numberless recluses and mendicants and (portals or arches or stepways ?) resembling portals to the City of Dharma, at bathing ghats.

- 7. In this tenth book, Laksmidhara, the rising mount for the moon of merit, the foremost of the pure, the ocean of approved modes of action, deals with S'nddhi, he through whose gold, pure in colour (or carat) and in the method of their acquisition through proper ways Brähmanas were freed from poverty and improper acts.
- 8. Lakşmidhara speaks of the Rājadharma in the eleventh kānda, he whose mind is in meritorious acts, and thanks to whose miraculous great counsel, king Govindacandra was able to do all that, vis., the placing of the world on the righteous path, the placing of elephants in the house of men of qualities, and the placing of his own feet on the head of kings.
- 9. Lakşmīdhara deals here in the twelfth book with Vyavahāra, whose several authoritative words at the meetings of the court, clear in their procedure, with principles established by the force of his intellect rendered capable by his investigations in several sāstras, the wise listen to and feel thrilled.
- 10. Lakşmidhara, the tree supporting the creeper of intelligence, the foremost of the successful, speaks then of the thirteenth book here dealing with Rites propitiatory and acceleratory, while which great Brāhman was doing the great yajña of protecting the universe, the good men had all their distresses put down and with great lustre, attained supreme welfare.
- 11. Lakşmidhara, that excellent Brāhmaņa speaks of Mokşa in the fourteentli chapter, he whose soul is in unison with the Supreme Spirit of the form of the inscrutable knowledge, freely manifesting itself when the irremovable darkness of Māyā drops as a result of the abundant discriminatory knowledge of the words of the Vedānta, and for whom Sananda and other (Siddhas) who have attained the Supreme Bliss, yearn.

## INTRODUCTION TO THE DANA-KALPATARU

11

### Comprehensiveness of the Dana-Kalpataru

THE fifth kanda of the Krtya-Kalpataru deals with gifts (dana). It is one of the larger sections of the Digest as it dealt with a subject which must have been topically of interest to kings and great nobles, who alone could make the sixteen "great gifts," the ten "mountain" danas, etc., as well as the ordinary gifts which were within the means of ordinary folk. The spiritual efficacy ascribed to gifts and endowments must have specially appealed to those who believed in them as the appointed means of grace in the iron age (Kaliyuga). In even works specially devoted to gifts, the mahadanas might come to be omitted on the ground that they (the books) were intended for common people, and not for kings and nobles, who alone could command the resources necessary for the making of the major gifts. Vijnanesvara perhaps took this view, as his commentary on the eighteen slokas in which Yājñavalkya dealt with dana (I, 198-216) hardly covers five printed pages. Govindananda Kavikańkaņācārya' deliberately omits the sixteen mahadanas, the ten acaladanas and the dhenu-danas on the ground that these, described in the Matsyapurana, were within the capacity of only ruling princes and noblemen, and that they could turn for information about the omitted great gifts to treatises on mahaddna.' Apararka," on the other hand, wrote what is virtually a digest on gifts (danambandha), running to 136 pages of print, in commenting on the

<sup>3</sup> Govindananda's Dämzhriyā-kammudi, p. 86 (Bib. Ind. 1903) -

तुळपुरपादि थोडशमहावानानि धान्याचलवि दशबिचाचलदानानि मत्त्र्यपुराणोकागि महाराजेतरसाध्यान्यत्रोपिक्षितानि महादानपद्धतौ इष्टल्यानि । अन्यानि दानानि यथायथम्छ-करेपुद्धानि ॥

<sup>3</sup> Gouindinanda's date is 1500-1540 A. D.

<sup>2</sup> Apararka (c. 1120 a. p.). See pp. 281-416 (ed. 1903).

same verses as the Mitäkyarā. He probably did so, because to kings like him the subject had peculiar attraction and value.

That Laksmidhara's interest in gifts (dana) was not merely theoretical is shown by the claims he puts forward in the sloka introducing the Danakanda.' He proudly declares that the Laksmidhara, who devotes his fifth discourse to dana is he " who sanctified the Earth with gifts surpassing the expectations and hopes of supplicants, with tanks (that he had constructed out of his bounty) which resounded with the hum of bees attracted by the fragrance of the full-blown lotuses that filled them. and with towns of Vedic scholars, whose uninterrupted Vedic chant dispersed the darkness of the Kali age."2 In founding agraharas and excavating tanks, he was fulfilling not only the duty which he describes at length as lying on all affluent grhasthas to spend their wealth in pions ways, but was setting an example to his own sovereign, whose many inscriptions give evidence of an abiding faith in the saving virtues of gifts made in accordance with the s'astras. The wide vogue of dana is illustrated by another significant instance. Candesvara, whose Danaratnakara, like all his other works, is virtually a rehash of the Dānakānda of the Kriya-Kalpataru, actually performed the Tulādāna in A. D. 1314.3 In later times, after Hemādri had embodied in the Danakanda of his great digest, the Caturvargacintamani, all previous teachings on gifts, kings, who made the mahādānas, used to describe themselves as those who had performed the mahādānas described by Hemādri."

## Pre-Kalpataru Treatment of Dana

If not the earliest digest to deal extensively with Gifts, the Krtya.kalpataru is without doubt the earliest, which deals with

<sup>1</sup> See the mongalavloka on p. 1 infra.

Apasta-kalibhil) is an expression which occurs also in inscriptions.

<sup>8</sup> p. 14 of the Introduction by K. P. Jayaswal to his ed. of the Rajarattiratuakara (1924).

\* Epigraphia Cornectico, VIII, Tirtbahalli, 12. In Reservavo-Sudkakara of Simba-bhlipkle (c. 1360 & 0.) the following verse appears:

> हेमाहिदानेः धरणीसुराणां सद्दाप्पलं इस्तगतं बिहाय । यः चारुसोपानपथेन चके श्रीपर्वतं सर्वजनप्रगम्थम् ॥

The reference is to the flight of steps at Srivailam or Mallikarjuna-Kyetra.

the subject adequately. It is noteworthy that though Laksmidhara refers, in other works of his, to predecessors like the authors of the Prakāsa, Pārijāta, Kāmadhenu and possibly a Mahārnava, as well as to Halāyudha, not one of these is alluded to or cited in the Dana-Kalpataru. Almost coeval with him is Apararka, whose treatment of dana is unusually full, as already noticed, and who cites no earlier digest, or commentary. The Danasagara of Ballāla Sena (composed in S'āka 1091, i.e., A.D. 1161-69) refera to the Kalpataru. A comparison of the printed fragments of this work with the Kalpatary shows that the material of the latter is utilised and expanded by the addition of prayoga-vidhi (procedure) for each dana, and for donors following each Veda, with a recapitulation of the Vedic mantras to be recited at the time, which are only named or alluded to by Laksmidhara. It would be open to presume from the circumstance that later writers on dana like Candesvara (c. A.D. 1314), Madanasimha, Hemädri and Mitra Misra expanded only the Dana-Kalbatary, building their own works round the core of Laksmidhara's book but for one circumstance, vis. that Candesvara cites the following digests, vis. Kāmadhenu (once on p. 118, Adyar Transcript), Prakāsa (ib. fol. 59, 78 and 341), Pārijātā (fol. 66, 83, 152, 155, 260, 270 and 356) and Bhupalapaddhati (fel. 84, 102, 152, 161, 170, 171, 173, 192, 197, 206 and 326), among which all but the last are pre-Kalpataru. The citations of Pārijāta and Bhāpālapaddhati alone relate to dana pure and simple. Whether the former of these two was a digest which treated of dana also, or separately, it is evident that Laksmidhara's work superseded it completely, and that for all later literature on gifts the source was only the Dana-Kalpatara.

### VEDIC LITERATURE ON GIFTS

#### Nārasamsāh

The literature of gifts (dana) has great antiquity, and its importance and underlying principles are recognized in Vedic literature. In the Rg Veda there is a whole class of hymns known as dana-stuti, in praise of gifts and liberality. They reflect the gratitude of priests for the extra-ordinary munificence

shown by royal patrons. Among the donors commemorated are king Svanava (R.V., I, 125, 126), Taranta, Purumiha and Rathaviti (R.V., V, 61), Sudāsa Paijavana (R.V., VII, 18), Kasu Caidya (VIII, 5), Tirindīra Pārasavya (R.V.), Kānīta (R.V., VIII, 46) and S'avarni (R.V., X, 62). The vast dimensions of the commemorated gifts perhaps conceal poetical exaggeration. The liberality of such patrons was to be held up to the admiration of later generations by legends which had to be recited at sacrifices. Such stories are described as "praise of men" (närasamsä) and, the Saikhäyana-srauta-sütra (XVI, 11) mentions the following as fit for such recital; the legend of S'unassepha : the story of Kaksivat Ausiga, who received gifts from Svanaya Bhāvya; the story of S'yāvāsva Ārcanānasa, who received gifts from Vindadasvi ; the gifts of the carpenter Brbu to Bharadvāja; the story of Vasistha, the purchita of Sudās Paijavana: the story of Vatsa Kānva, who received gifts from Prthusravas Kānīna : the account of Praskaņva, who got presents from Medhya Mätarisva and of the Mänava who received gifts from The currency of similar legends of liberality is Angiras, evidenced from the well-known recital of the names of a number of famous donors in the Mahabhārata ', cited also by Mitra Migra in Danaprakasa (Advar Transcript, I, fol. 13-14). Among them are Rantideva, S'ibi Auvinara, Pratardana king of Kāsi, Devavrata, Ātreya Samkrti, Ambarīşa, Yuvanāsva, Jāmadagnya, Mitrasaha, and Sahasrajit.

### Dânastuti

The typical Danastuti not only praises individual instances of liberality in royal patrons, but lauds liberality itself in general terms, pointing out its spiritual advantages to the giver. Thus, R.V., I, 125 (4-7) has:<sup>3</sup>

1 ed. A. Hillebrandt, Bibliotheon India, III, (1897), pp. 369-371 :

सर्वाण्येतानि आरज्यानानि नराणां पुरुषाणां दक्षिणाप्रशंसश्चानीत्येन रूपेण भवन्ति । पुरुषरूपः पुमाधररूपेण प्रशस्यत इति नारशंसः । नरैर्वां परमात्मदर्शिमि: अद्धदानैः प्रशस्यत इति नारशंसः ॥

" infra. pp. 272-274.

<sup>3</sup> उपश्चरन्ति सिन्धवो सयो सुब ईजानं च यक्ष्माणं च घेलवः । प्रणन्त न प्रपुदि च अवस्यको घुतस्य भारा ७५ वन्ति विश्वतः ॥ ४ ॥ नाकस्य प्रष्टे आणि तिष्ठति थितो यः

- To him who freely gives and fills on all sides full streams of fatness flow and make him famous,
- On the high ridge of heaven he stands, exalted, yea, to the gods he goes, the liberal giver.
- The streams, the waters flow for him with fatness ; to him this guerdon ever yields abundance.
- For those who give rich meeds are all these splendours, for those who give rich meeds suns shine in heaven.
- The givers of rich meeds are made immortal; the givers of rich fees prolong their lifetime.
- Let not the liberal sink in sin and sorrow, never decay the pious chiefs who worship.
- Let every man besides be their protection, and let afflictions fall upon the niggard.

R.V., X, 107 is a long paean of praise of liberality. It says with emphasis: '

- The liberal die not, never are they ruined; the liberal suffer neither harm or trouble.
- The light of heaven, the universe about us—all this does sacrificial guerdon (daksing) give them.
- Assist ye gods, the liberal man in battles; the liberal giver conquers foes in combat.

R.V., X, 117, 1-4, lauds in striking terms the giver of food to the hungry, and is the Vedic basis of Annadāna :

> The gods have not ordained hunger to be our death ; even to the well-fed man comes death in varied shape.

 The man with food in store who, when the needy comes in miserable case, begging for food to eat, hardens his heart against him—even when of

प्रणाणि त ह देवेषु गण्छति । तस्मा आपो प्रतमपन्ति सिन्धयस्तस्मा इयं दक्षिणा पिन्वते सदा ॥ ५ ॥ दक्षिणावतामिदमानि चित्रा दक्षिणावतां दिवि सूर्यासः । दक्षिणावन्तो असूतं भजन्ते दक्षिणावन्तः प्रतिरन्त आबुः ॥ ६ ॥ मा प्रणन्तो दुरितमेन आरम्मा आरिषुः सूरयः धुन्नतासः । अन्यस्तेषां परिधरस्त् वश्चिदप्रणन्तमभि सं यन्तु शोकाः ॥ ७ ॥

<sup>1</sup>न भोजा मधुर्भ न्यर्थमोधुर्न रिध्यन्ति न व्यथन्ते ह भोगाः । इदं यहिश्चं मुनन स्वश्वेतस्वर्थ दक्षिणैभ्यो ददाति ॥ ८ ॥ सोजा जिग्युः छुर्रामें गोनिममें भोजा जिग्युर्थेष्वं १ सा मुवासाः ॥ भोजा जिग्युरन्तः येथं छुराय । भोजा जिग्युर्थे अहुताः प्रयन्ति ॥ ९ ॥ भोज-मश्वाः छुष्टुवाहो वहन्ति सुबुद्रयो वर्तते दक्षिणायाः । भोजं देवासोऽवता भरेषु भोजः शत्रू-न्त्समनी केषु जेता ॥ १९ ॥

### THE DANA KANDA

old he did him service-finds not one to comfort him.

 Bounteous is he who gives unto the beggar, who comes to him in want of food and feeble. Success attends him in the shout of battle. He makes a friend of him in future troubles.'

The praise of liberality is of the gifts of sacrificial fee or daksing. The fee took not only the form of gold, but more usually was in the form articles of personal property such as kine, horses, buffaloes, or camels, ornaments etc. Land is not mentioned as a daksing except with disapproval (Salapatha-Brahmana XII, vii, 1, 15).' The rule that when no article is specified for the fee, the cow is meant (Kätyäyana-S'rauta-Satra, xv, 2, 13) ' indicates that the old fee was a cow. As daksind means "prolific," a word which aptly describes the cow, the term came to apply generally to fee or guerdon. No sacrifice was complete without a daksing, and the number of fees or occasions for their payment in a sacrifice is specified e.g., 33 in a Sautrāmani. The S'atabatha Brāhmana (II, 2, 2) derives the term from daksaya, 'to invigorate,' and points out that the fee invigorates the gods by being paid to the priest. The glory of the sacrifice is the gift; the priest should not therefore give it

<sup>1</sup> न वा व देवाः क्षत्रमिद्रभं वदुशताचितमुपगच्छन्ति मृत्यवः । उतो रबिः प्रणतो नोप वस्यत्युताहणम्मडिंतारं न भिन्दते ॥ व आधाय चकमानाय पित्नो उज्जवानसनफितारो पजसमुपे । दिश्वरं मनः इत्युते सेपते पुरीतो चित्स मडितारं न विन्दते ॥ स इद्वोजो यो गृहदे दवात्यज्ञच्यमाय चरिते कुशाय । अरमस्यै भवति ज्ञामहूता उतापरीष्ठ इण्युते सरवायम् ॥ न सखा यो न ददाति सरम्ये स चामुवे स चमामायपित्वः । आपस्यात्येयाच तदोध्ये अस्ति प्रणन्तमन्यमरणं विदिच्छेत् ॥

ते हे खबवणे आक्षयां चलरा । तदपि भूमिः श्वोकं जगौ 'न मा मत्यंः कश्चन वातुमहैति विश्वफर्मेम्भौवन नन्द आखिथ उपसंक्ष्यति स्वा सलिलस्य मध्ये मुवैष ते संगरः कश्यपायेति ॥ ed. A. Weber, 1855, p. 1002.

<sup>3</sup> अखिन्नप्रहमें ची: सर्वत्र ॥ ed. Vidyädhara, 1924, II, p. 56.

'तं देवा दक्षिणामिरदञ्जयंस्तयदेनं दक्षिणाभिरदक्षयं सारमाइक्षिणा नाम तयदेवाज यहस्य इतस्य व्यथते तदेवास्वैतद्क्षिणाभिर्दक्षयस्वय समृदं एव यज्ञो भवति तस्यादक्षिणा दर्वाति ॥ (Jbid., p. 146)

away, atleast on the day he receives it. (ib. XIV, 1, 32).<sup>1</sup> It should be given freely by the sacrificer, and "let there be no bargaining as to dakyinä, for by bargaining the priests are deprived of their place in heaven" (ib. IX, 5, 16).<sup>2</sup> The sacrificer "ransoms himself when the daksinä is accepted". (Aitareya Brähmana, XV, 1) and the fee strengthens (daksayati) the sacrifice. The Taittiriya Samhita (V, 6, 9)<sup>3</sup> insists on the necessity for daksinä: "Him who piles his fire, he should enrich with sacrificial gifts, for thereby, verily, he preserves the sacrifice."

# Free Gifts

The daksina is given within the vedi, i.e., the sacrificial enclosure. Free gifts or liberality outside a sacrifice are not less commendable. The Chandogya Upanisad (IV, 1, 1-3) illustrates it by a story. A S'ūdra named Janasruti Pautrāyaņa was so munificent a giver for acts of piety and kept an open house for all guests, that his "glory" spread above his dwelling to heaven and flying hamsas were afraid of getting scorched by the glory. But what is given should be one's own : for, as laid down by the Taittiriya Sahmita (VI, 1, 6, 3) " it is a tapas only when a person makes a gift of only what he owns" (Etat khalu vēva tapa itpāhuh yah svam dadāti iti).

# Eulogy of Brahmanas

Gifts mentioned in the Veda being fees (daksinā) it naturally follows that the recipients had to be Brāhmaņas. The S'atapatha Brāhmaņa (II, iii, 14) raises the learned priest to the

<sup>1</sup> ऋतिनजो यशो दक्षिणा हैव तवशस्तस्मायामस्यै दक्षिणामामबेयुर्न त । इत्सयो-Sन्यस्माऽअतिदिशेष्ठेखन्मेदं वस आगंस्तरस्त्रो Sन्यस्साऽतिदिशालीति श्वो वैन भूते द्वयद्वे वा तदात्मन्येवैत्तयसः कृत्वा यदेव तद्भवति तत्स ददाति डिरप्भं गो वासोऽश्वं ना ॥

(Ibid., p. 1023)

" कि तु लोक्वं किमलोक्यंमामात्मा वै यहस्य यजमामोऽज्ञान्मृतिजो सत्र वा 5 आल्मा तवज्ञानि सत्रोक्वनि तदात्मा यदि वा 5 ऋषिजो 5 लोका मधन्छालोक उ तर्हि सजमान उमये हि समानलोका भवन्ति दक्षिणासु जेन न संवद्दिव्या संवादे नैय 5 र्हियजो 5 लोका इति ॥ (Ibid., p. 970)

<sup>8</sup> योऽस्याभि चिम्रुवात्तं दक्षिणाभिर्ग राधवेदभिमस्य इश्रीत यो अस्याभि चितुवात्तं दक्षिणाभी राधयेदभिभेव तत् स्रुणोति ॥ level, of gods: "And, verily, there are two kinds of gods; for the gods themselves are assuredly gods; and the priests who have studied and mastered the Veda are the human gods." This is the sruti-pramana for the declaration in later smrtis (e.g. Vispusmyti, XIX, 20-22) that the "gods are invisible deities, the Brahmanas are visible deities; the Brahmana sustains the world; it is by the favour of the Brahmana that the gods reside in heaven," (since he performs the sacrifices to the gods).

# Ista-Parta

As the daksinā is voluntary, not capable of being contracted for in advance without incurring sin, and the srotriya has a duty to officiate in sacrifices when called upon for his help in that direction, it is not to be regarded as *quid pro quo*. Thereby it approaches closely the later definition of a *dāna*. In Vedic literature, a distinction of gifts in sacrifices and outside the *vedi* (sacrificial enclosure) seems implicit in the expression *istā-pūrta*, which is used to denote comprehensively the spiritual merit (*puțaya*) accumulated by a man. The merit adheres to a person, and is destroyed or reduced by any wrong or sinful act of commission or omission.

It meets the soul after death in other worlds. In the famous hymn to Yams in the R. V. (X, 14) the spirit of the dead man is thus addressed : (8)

Join thyself to Yama and the Fathers (pitys); Meet there thy reward in highest heaven; (samayamena

istā-pūrtena parame vyoman)

Return to home, free from all imperfection ; In radiant power gain union with thy body.<sup>2</sup>

<sup>1</sup> देवाः परोक्षदेवाः प्रत्यक्षदेवाः वाद्यणाः । वाद्यणैठोंका पार्यन्ते । वाद्यणानां प्रसादेन दिवि तिष्टन्ति देवताः । शाद्यणानिष्ठितं वाक्त्यं न मिथ्या जावते कचित् ॥

<sup>2</sup> Kasgi's Rig Veda, trn. Arrowsmith, 1902, p. 70. Griffith's more literal version of the pk is as follows: "Meet Yama, meet the Fathers, meet the merit of free and ordered acts, in highest heaven. Leave sin and evil, teek anew thy dwelling, and bright with glory wear another body." Griffith translates, isja-p6irin as "prescribed macrifices and voluntary good works," "whose merit is stored up in heaven to be enjoyed on arrival by the spirits of the pious who have performed tham." (Hymns of the Rig Veda, IV, 1902, p. 129 note.)

Literally *ista* is what is sacrificed, and *parta*, what is filled, or completed.<sup>1</sup> To the departed spirit his good acts are to be revealed, having preceded him to heaven :

> What has flowed from purpose, or heart,<sup>4</sup> Or what is gathered from mind or sight, Follow to the world of good deed, Where are the seers, the first-born, the ancient ones.

This I place around thee, O abode, the treasure Whom the all-knower hath brought here; After you the lord of the sacrifice will follow; Know ye him in the highest firmament.

Know ye him in the highest firmament, O gods associates, ye know his form ; When he shall come by the paths god-travelled (patibhih devayānaih) Do ye reveal to him what is sacrificed and what is bestowed. (istāpūrte kŗņutādāvirasmai)

What is offered, what is handed over, What is given, the sacrificial fee (daksināk) That may Agni Vaisvānara Place in the sky among the gods for us.

Istā-pārta has efficacy even in this life. It saves one from his enemies; whether it be one's own or of one's ancestors. (Atharva Veda, II, 12, 4: istā-pārtam avatu nah pitrņām). A sixteenth part of the istā-pārta of a dead person forms a levy by the assessors of Yama, which can be redeemed before-hand, in this life itself by sacrificing a ram. (Atharva Veda, III, 29, 1). To lose one's istā-pārta was a terrible prospect. The eternal and reciprocal union of the sacrificer and his istā-pārta is what one longs for and prays to Agni for (Vājasaneya Samhita, XV, 54: Udbudhyasvāgne prati jāgrhi tvam-istāpārte sanisrjethāmayam ca.). A false reply to an enquiry destroys, according to the Mahābhārata (cited by the S'abdakalpadruma), the istā-pārta of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Keith, Vada of the Black Yajus School, I, 1914, p. 100, n., expisite parties as 'one who has satisfied the priests '.

<sup>\*</sup> Keith's trn. op. cit, p. 475 (Vol. II).

seven generations preceding and following the sinner. Unrestrained evil (caurakarma) in a kingdom destroys the king's istaparta, according to the Mārkaudeya Purāņa (18, 6).' A sin of omission, like the failure to feed a Brāhmaņa guest, " destroys (the offender's) hopes (āsā) and expectations (pratīksā), his possessions, his rightcousness (sūngta) his istā-pūrta and all his sons and cattle ", according to the Kāthakopanişad (I, i, 8)."

Manusmrti (IV, 227)" includes both ista and parta under dana, when it lays down that "one should, according to his means (saktitah) discharge the duty of gifts (dana-dharma niseveta), which consists in ista and parta, after obtaining a suitable recipient (pätram asadya) and with a joyous mind (baritustena bhavena)." Medhātithi explains the terms thus : "Istam is what is performed within the bounds of the sacrificial enclosure (antarvedi), like a sacrifice : purtam is what is done outside these limits, like presents for unseen benefits) advstårtham) " (IV, 226). The definition limits the use of the terms to cases of charity in which an invisible benefit alone accrues. In a passage ascribed to the Mahabhārata by Aparārka (p. 290) istam comprehends what is offered to the single (domestic) fire. the triple (stauta) fire and whatever is given as a gift within the sacrificial enclosure (antaroedyam ca yad-danam), while partam refers to the dedication of wells, large and small (vapi-kupa), tanks, temples, gardens and the giving of cooked food (annabraddnam)." The sense of terms is illustrated and extended in

<sup>1</sup> इष्ठापूर्त्तविवाशाय तदाझधौरकर्मणः । ययन्यैः पाल्यते कोकस्तद्वस्यन्तरसंधितः ॥

- <sup>2</sup> वैश्वानरः प्रविधति अधिविर्वाद्वणो एहान् । तस्वैता॰ शान्ति द्वर्वन्ति हर वैवस्ततोदकम् ॥ आशाप्रदीक्षे संगत॰ सुरातां चेष्टापूर्ते पुत्रपश्ंश्व सर्वान् । एतद्वुद्धे पुरुषस्याल्यमेथलो यस्यानशनन्वश्वति बाह्यणो गृहे ॥
- अस्येष्टं च पूर्तं च नित्यं क्रसोदतन्द्रितः । अखकुरी त्यसये ते भक्तः स्थागतैर्घनेः ॥ दानधर्मे निषेवेत तित्वैष्टिक्यौर्तिकम् । परितुष्टेन भावेन पात्रमासाय शक्तितः ॥
- ' एकाधिकर्म हवनं त्रेतामां वच्चहूयरे । अन्तर्वेयां च वहानमिष्टमिस्यमिषीयते ॥

two verses, which are attributed in the Malamasatatva of Raghunandana to Jatūkarņya, one of which is identical with that from the Mahabharata illustrating the meaning of parta. The second half of the first of the two verses is identical with the first half of five half-verses cited as from Nārada by Aparārka; it says that honoring a guest (i.e. feeding him with daksina) and vaisvadeva sacrifice constitute istam. Jätükarnya adds to these two the agnihotra, austerity (tapas), truth (satyam) and the upkeep of the Veda (vedanam ca paripalanam). For the isja the right to perform (adhikāra) rests only with the regenerate varuas (dvijāti), while all, including the S'ūdra and women, have the capacity, and the duty to make parta gifts. Wealth has its obligations as well as its privileges. The duty to give lies on every one with means to do so. The sloka cited by Aparārka from Vrddha-Vasistha (p. 199)1 that " the two who could be unceremoniously drowned, after tying stones round their necks, are the rich man who will not give, and the poor man who is not austere" states rhetorically the accepted view, on which the entire edifice of Dana-dharma is built.

# EVOLUTION OF THE DANA DOCTRINES

The doctrine of Gifts has thus a long history. Belief that what is given away in this life is a means of happiness in the next is both ancient and universal. Faith in the efficacy of the great sacrifices naturally magnified the value of the priests whose help was necessary for the successful and proper performance of the sacrifices. The *daksinā* of the priest was like the offerings made into the fire for the gods, and for the offerings in the sacrifice. In all three cases, the offering was parted with by the sacrificer, whose property in it ceased with the act. In an offering to the sacred fire as well as in the great sacrifices, prayer and supplication to the deities preceded the act of libation. An attitude of pious devotion was essential to their success. Analogy

> वापीकूपलडाकानि देवतायनतनानि च । अखप्रदाननारामः पूर्वप्रित्वभिष्ठीयते ॥

<sup>1</sup> It is ascribed also to Brhaspatt : द्वावेवाप्यु प्रवेष्टव्यी गळे बद्धा सहाविलास् । धनवन्तमदातारं दरिई जातपस्त्रिनम् ॥ transferred these features to gifts, whether made in sacrifices or coremonies like the sraddha, and the act of giving had to be preceded by ceremonious homage to the donee and a proper frame of devout belief in the donor. For the efficacy of a homa (domestic sacrifice) or a ydga, the necessary articles and wealth had to be owned by the karta (sacrificer) and to have been acquired in righteous way. The fruitfulness of a gift (dana) was made to depend on similar pre-requisites. The difference between daksing and dang melted away, when their common elements, vis. non-contractual character, aim of an invisible spiritual benefit (apärva, adystaphala), sacrificial basis and ritualistic formalities, were visualised. The recognition is old. In the Taittiriya Aranyaka (X, 63, i) it is declared : " Dana is the armour (varitha) of the sacrifice. In the world of guerdon (daksinā-loke) all beings subsist on the giver. By gifts (dānena) evil spirits are driven away. By dana those who hate become friends. Everything rests on dand. Therefore dand is said to be the best." The psychological association of charity (dana) with restraint (dama) and compassion (daya) is behind the injunction of Prajapati to gods, men and asuras, in the Brhadaranyakopanisad (V, 2, 3): "Be subdued. Give (gifts). Be merciful. Therefore let this triple truth be taught : Damam, Danam and Daya."

#### GROWTH OF THE LITERATURE OF DANA

The importance of *Dana* grew with the rise of non-Kşatriya dynasties, and the increasing opulence of devout S'ūdras, to whom the way of yāga was not open. Even otherwise, the equilibrium in a society in which the paramount duties of spiritual leadership and education rested on a small section of the people, which was bound to render its services without demanding remuneration, while economic and political influence as well as affluence went to the other sections, necessitated liberality being inculcated as a *religious* duty, when the beneficiaries would be those of this

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cited by the Virumitrodaya, Dinaprakar's, fol. 9 as from Hayeasakha. Rangaramanuja explains thus: Danta bhavata, danam kuruta, dayam kuruta iti, p. 257 ed. Anandis'rama, 1911.

The same passage is cited by Madanapradipa, tol. 9 as from Satapathabrahmaya (sic).

dedicated class. Expediency as much as faith must have strengthened the trend to magnify the virtue of charity, especially towards the class devoted to learning and spirituality. The idea that the gods are pleased when gifts are made leads to the further idea that particular types of gifts, given in particular ways are specially acceptable to particular divinties. Similarly, the old idea that an unseen good of an enduring character that survives the bodily dissolution of the doer. and adheres to him as a beneficial influence in other lives, gives place to the idea that some kinds of gifts, made in certain places and on certain occasions, lead the donor after death to particular heavens. While the summum bonum of the intellectual continues to be the conquest of karma and rebirth, to men of ordinary mould, life in a paradise, (one of the many heavens or loka of Pauranic Hinduism) has a more direct and effective appeal. Puranic literature worked out in detail the connection between gifts and such paradisaical lives, and stressed the ritualistic and magical accompaniments of donation. Systematisation, classification and analogy were allowed free play in the evolution of an extensive dana-dharma, which strayed more and more from the Vedic belief in yaga, homa and ista-parta, and established concrete relations between certain types of ornate gifts and their reactions on the fortunes of the donors both in this life and after death. The possibilities of elaboration are exploited by the Puranas and the Upa-puranas as well as by Tantric works. Simple charity, inspired by compassion and universal benevolence, which was held out by Buddhism as an ethical means of release from the bondage of samsara (re-incarnation) was unable to hold its own against the attractions of ornate dana held out in Puranic literature. Though the smrtis forbade gifts made for ostentation, yet to kings of new dynasties, often of dubious varua, the performance of the more expensive gifts, like that of the great yagas, had a powerful attraction. The pageantry of splendid gifts, claiming to be made in accordance with sästras, had great value to new dynasts. The voice of the philosopher ' and the passionate denunciations of the followers of Bhakti-märga are

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>c. g. Mundaha Uhanişad. I. ii. 10: "Considering ista-purts as the best, these fools nothing higher, and they re-enter the world having enjoyed their reward in paradise."

## THE DANA KANDA

powerless against the elaborated Dana-dharma, which is elucidated in digests and special treatises of growing bulk.

## Its Imposing Size

The literature of Dāna even in its surviving form is of imposing extent. A great part of the Anusāsanaparva of the Mahābhārata (chs. 57-99) is devoted to it, while topics connected with dāna are dealt with in other parvas. Among the mahāpurāņas, the following deal with the subject: Agnipurāņa (chs. 209-213); Bhavişya, IV, 150 ff.; Brahma, 109 (specially on annadāna); Brahma-vaivarta, Prakŗti-khaŋda, 27; Garuda, 51; Kārma, Uttarārdha, 26; Linga, Uttarārdha, 28, mahādānas; Matsya, chs. 81-91, 205-206, 274-289; Nārada, Pūrvārdha, 19 and 31, and Uttarārdha, 41-42; Pādma, Ādi., 57, Bhūmi., 39-40, 94, Brahma., 24, Sṛṣti., 45, and 75, Uttara., 27, 28, and 33; Skanda, I, 2, III, 2, 34, VII, 1, 5 and 208; Varāḥa, 99-111. There are considerations of Utsarga and Pratiṣṭhā in the Agni, (38-106) Bhavişya, II, Garuda, 45-48, Nārada, I, 13, Padma, (Uttara, 122, 127, and 28, S'ṛṣṭi, 54-56), Siva, 11.

The above references, which are taken from Mr. Kane's History of Dharmasastra, I, 1930, pp. 159-167, refer only to printed Puranas. Among these, Laksmidhara cites only the following major Purāņas : Padma, Brahma, Bhavisya, Matsya, Varāha and Skanda. He also quotes the Vāyu-purāņa and the Markandeya-purana, besides the following Upa-puranas : Adityapurana (unprinted), Kälikä-purana, Devipurana, Nandipurana (known only from quotations mostly having their source in the Dana-Kalpataru itself), Narasimhapurana and Vamanapurana. In many cases the texts of the printed works do not give the passages quoted, thereby raising a presumption of their authenticity in their present form." A similar deduction about the omitted Purapas is barred by Laksmidhara's declaration that he avoided repetition wherever possible. One of the subsidiary uses of the publication of the Krtya-Kalpataru will be the help it will render in the preparation of pure texts of the Purānas.

<sup>1</sup> This is so with the editions of Devipurana printed at Calcutta and Bombay and the Bombay editions of Brahmapurana.

## POST-KALPATARU LITERATURE OF DINA

There is no reason to believe that Laksmidhara had any predecessors in the treatment of dana in a special treatise. The more considerable works on Dana-dharma written after his time. seem to be based ultimately on his treatise. The Bhubalabaddhati, which is cited by Candesvara in Danaratnakara several times, is probably a section of the work named Bhubalasamuccaya, quoted by him in the Krtyaratnäkara (p. 205) under that name, or as Bhābāla Krtya-samuccaya (pp. 278, 313, 496), and it may be a lost work of Bhoja Bhūpāla, who is named in the same work (p. 58). The Danasagara, the first considerable treatise on dana after the Kalpataru, was written in 1168 A.D. It is stated, by Raghunandana with great approximation to probability, as really composed by Aniruddha, his purohita, and the author of Pitydayitä and Häralatä. The very full treatment of prayoga-mantras, arranged for each vedic säkhä separately. which is the notable improvement on the Danakalpataru made by the Danasagara, is obviously the contribution of a vaidika like Aniruddha. It may be noted that Ballāla Sena takes pride in the introductory verses prefixed to the Danasagara in describing himself as the disciple of Aniruddha. (Inf. p. 338, sl. 4; Vrirāreriva Gospatir narapaterasyāniruddho guruk). Nearly a hundred years later, Hemädri contributed to his Caturvargacintāmani, an elaborate section on Dana (Dana-Kanda). It is the largest existing treatise on the subject. How thoroughly it absorbed, even to the extent of the appropriation of verbal explanations and comments of the Dänakalpataru will be seen from my footnotes in which such obligations are noticed. Candesvara's Danaratnäkara is a much shorter work, and it must have been composed after his Krtyaratnäkara to which a reference is made in the bratijna, and probably after the Vyavahara, S'uddhi, Vivada and Grhastha Ratnakaras, if the concluding verse of the Danaratnakara, in which they are named, is authentic (p. 548). He must have composed it before the Krtyacintāmaņi, Dānaväkyävali, and the Rajanifiratnäkara, the other works composed by him. It may be taken that the Danaratnakara was composed before 1300 A.D., i.e., a generation later than Hemādri's immense digest, to which Candesvara's work contains no reference. The

close proximity in age between the two compilers might explain the omission. Even more directly than Hemädri, Candesvara builds his book around the core of Laksmidhara's treatise on dana. As against 22 chapters of Danahalpataru, the Danaratnākara has 29. Candesvara draws upon Bhupāla and even more on Balläla Sena, to supplement his borrowings from Laksmidhara. He cites some more Puranas than his original, viz. Agni, Adi, Kūrma, Garuda, Nāradīya, Brahmända, Visņu, Linga, Sāmba. and S'iea. He also quotes Pancaratra and Darsana works. The additions he has made are obviously of passages which must have been available to Laksmidhara who had rejected them. In doctrine and statement, he adds little to the Danakalpataru, in spite of his parade of wider reading. Candesvara's cousin Rämadatta wrote in the first quarter of the 14th century a Danabaddhati, dealing with the 16 mahadanas. In Mithila the subject continued to attract writers, and Dr. Jayaswal's " Catalogue of Smrti MSS, in Mithila" mentions several works like Danavakyavali of Vidyapati Thakur (c. 1425 A.D.) and a work of the same name by his patron Queen Dhiramati. A work named Danamawa was also composed by command of this queen. The Mahadananimaya of the renowned Maithila-smarta Vacas-Misra exists in a manuscript in Nepal bearing a date equal to A.D. 1511, and the book itself must have been composed forty or fifty years atleast earlier. (Kane, I, p. 405).

In the Baroda Oriental Institute there exists a treatise on ding named Aghabādava or Dānasāra (MS. No. 7129 C) which claims to be the work of Visvesvara Bhatta, the real author of Madnapārijāta, compiled under the patronage of Madanapāla, whose date is placed by Mr. Kane (I, p. 389) between 1360 and 1390 A.D. The colophon is in places almost identical with verses in Madanapārijāta, and about the authenticity of its being a composition of Visvesvara Bhatta there can be no doubt. The reputation of its author will justify a closer examination of this hitherto unrecognized work of Visvesvara Bhatta.<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> My attention was drawn to this work four years ugo by Dr. V. Raghavan of the Catalogues Catalogorous department of the University of Madras. The colophon of Aghebadava which he has supplied me leaves no doubt of the identity of the author of this treatise on Dana and the famous author of the Subodhini and the Madana-parijata. Mr. Kane who had apparently not seen the manuscript, naturally records the authorship of the Aghabadava and the Subodhini as of two different persons [op. oit. p. 742].

The great digest Madanaratna-pradIpa has a section devoted to Dana, named Danavivekod-dyota which should have been composed, according to Mr. Kane (op. cit. p. 393) between 1425-1450 A.D. An examination of its contents shows that, like other digests on dana, it has fully exploited the Dana-Kalbatara, adding to it additional citations from Puranas etc., which Laksmidhara had discarded. It mentions the Kalbataru by name two or three times, but its obligations to the earlier work are clear even without a formal citation. It runs in a transcript made from a MS. in the Anandas rama at Poona, to 1500 quarto pages.1 Among previous works mentioned by name are the works of Bhupala, the Kalpataru, the Ratnakara, the Dana-sagara (to which many of its prayogas may be traced), the Dana-viveha (which is also cited by Hemādri) and the opinion of Cintāmaņikāra. The last name is intriguing. Vācaspati Misra's works have names ending with "cintāmani." If it is Vācaspati who is alluded to under this designation, the citation will run against the dates of Madanasimha (A.D. 1425-1450) and of Vacaspati (c. 1450 A.D.) now accepted. The only work of this great Maithila on Dana, which is known is the Mahadana-nirnaya, and why its author should be called "Cintāmanikāra" will still remain to be explained. We know of no other writer prior to Madanasimha to whom this designation would apply.

The Madanaratna-pradipa on Dâna illustrates the way in which a digest grows like an ice-ball. It contains nothing new on the theory of Dâna, which might add to what we find in the Kalpataru. Its prayogas are not better or fuller or clearer than those of Dânasăgara. But, on such matters as the erection of kundas or pavilions etc., it dilates and quotes extensively from works on S'ilpasästra, like Västusästra, Visvambhara-Västusästra (p. 178), Mayadīpika (p. 264), (p. 185), Visvakarmīya (p. 220) and Varāhasamhita i.e., the Byhatsamhitā of Varāhamihira (p. 173). It quotes works on astrology for proper moments for gifts, like the Jyotis-sästra (p. 108), Jyotir-Parāsara, (p. 111), and Siddhānta-sekhara (p. 189), Brahma-yāmala (p. 231), Utpāla-parimala (p. 241). and Siddhānta-samhitā (p. 263). Works on S'aiva and Vaişņava Ägama like S'ivadharmottara (p. 114), Mālāgama (p. 190), S'āradātilaka (p. 198), Kāmikāgama

Now in the Adyar Library, Madras.

(p. 199), Prathamāgama (p. 212), Pingalāgama (p. 213), Kālottara (p. 212), Svāyambhuvāgama (p. 217), Lalitā-vijaya (p. 645) and Pāācarātra (p. 753) are freely cited. The way in which these works are brought in shows the growing artificiality of the treatment of Dāna, the magical rites with which the old simple donative offerings were gradually smothered, and the atmosphere of mystery with which the giving of gifts began to be shrouded. By the end of the filteenth century A.D. this transformation was complete.

The contribution of the sixteenth and early seventeenth centuries to Dana lore consists in the systematisation of the doctrine and ritual, the application of Mimamsa rules, of which the new writers, like Laksmidhara and the old bhasyakaras were masters, and attempts to separate the more ornate danas from the less. The emulation to excel older writers in comprehensiveness also is in evidence in writers like Mitra Misra, the author of the biggest extant digest, the Viramitrodaya. There is a tendency to hark back to older authorities like the Kalpataru and the Parijata, in preference to the intervening writers. Smaller compendia (like Divakara's Danacandrika, c. 1675 A. D., are popular.1 When ambitious princes wish to commemorate their achievements by splendid coronations and cermonial gifts, conforming to the rules laid down for Mahadanas, special heirophants like the celebrated Gägā Bhatta or Visvesvara Bhatta are engaged, as he was for the coronation and allied ceremonies of S'ivaji (A. D. 1676). Greater importance is attached than before to gifts at sacred tirthas, and on special occasions. Parta gains precedence over ista, and gifts to individuals become not more important than dedications for public purposes, which suit better the changing spirit of the times. Scholars no more concern themselves with elaborating the rules for gifts which were becoming obsolete. The special treatises on

<sup>1</sup> The Danavandrika contains details of an estanishingly large number of gifts. Its author Divikara was the daukitra of Rämskraps Bhatta, father of Kama-Iškara Bhatta. Mr. Kanefixes his literary activity between 1620 and 1670 A.D. Among writers or works cited by him are the Kalpatarn (p. 39), Vijffanes'vara (p. 97), Smrtparthasara of Sridhars (p. 101), Hemädri (pp. 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 11, 14, 18, 23, 39, 46, 47, 50, 54, 55, 69, 82, 83, 84 and 97), Takkar (Vidyšpan, Madmaratna, pp. 7, 8, 10, 11, 14, 36, 50), Maharpava (p. 96), Karmavipakasara (p. 67), Mayäka (p. 14, 29), Prayagaratas (p. 36), Danaviveka (p. 31) and Sat-trigeran mats (p. 97). Neither Caples'vara's works on Dana, nor Mitramis'ra's is referred to.

74

Dāna of the early seventeenth century,' which reflected the love of comprehension and vast erudition of the last of the distinguished nibandha-hāras like Mitra Misra, Bhatta Nilakantha and his cousin Kamalākara, become works of reference permanently occupying the upper shelves of libraries. The newer writers even on Dāna, like Govindānanda concern themselves only with the dānas which have uses in the life of the average man. The legal aspects of gifts are more studied than their ritualistic and mystic aspects. Dāna comes to occupy a minor place in the popular manuals of daily duties (āhniha)." Its study partakes more the character of an antiquarian exercise than the cultivation of a subject of vivid and widespread interest. Its academic use is in its furnishing the background for the donative inscriptions, which virtually monopolise the extant epigraphic material.

# ANALYSIS OF DANA-DHARMA

We may now proceed to state briefly the relevant teachings of *Dāna-dharma* as set forth in Laksmidhara's primary work, and as developed by his major successors.

# THE PRAISE OF DANA

Lakşmidhara, after indicating the scope and subject-matter of his book in the visaya-nirdesah or pratijna (pp. 1-2) proceeds to discuss the nature of Dāna. Writers who followed him have usually begun with an eulogy of gifts, in which they show its importance (e.g. Dānaprakāsa, fol. 8-16). Candesvara (p. 3) simply cites Manu's injunctions (I, 86, and IV, 227) to practise Dāna as the chief virtue of Kaliyuga, in suitable charitable works (pārta) and sacrifices (Ista).

<sup>1</sup> Nilakapitha's *Qinamayäkka* has been printed. He departs from the practice of older writers in separating utsarga (the old parts) and pratigina, which pertially covered the ground of parts, from Dana, and devotes special sections to each of the three. The Dana-kamaläkara of Kämaläkara is on the same model, is even larger and is unprinted. I have used a transcript made, under my supervision for the Adyar Library. The Dana-prakasa of Mitra Mis'ra, the last of a line of illustricus treatises, is also unprinted, and I have used a transcript made by me for the Adyar Library.

<sup>3</sup> The South Indian omerics like Härits Vankaszcarya, the author of Smptiroinderro and Vaidyanātha Dilesin, the author of Smptimuktaphala, do not concern themselves much with Dana, except so far as it comes within abaika, wrāddha, prāyascoitta, and asauca. Kings had Hemādri. The duty is enjoined briefly on p. 10. Few of the later writers who cite Vedic praises of gifts refer to the famous danastutis, possibly from regarding them as related to daksing rather than dana. The Viramitrodaya cites (following the Madana-pradiba) a long passage from the Mahābhārata (fol. 13-14) on famous royal donors. The important duty of gifts is shown by imprezations against those who say : " Do not give " when one is about to make a gift, or perform a sacrifice (p. 24). As there is no special merit in merely discharging an ordinary duty, taking credit for a gift is sinful. Accordingly, following Manu (IV, 237), the advertisement of a gift is condemned as likely to weaken its beneficial effects (p. 24). On the same ground, gifts have to be given without solicitation (p. 4). Reciprocal gifts are not gifts ; they are sinful (p. 4). The destiny of wealth is to be acquired righteously and developed and distributed in gifts to deserving persons (p. 4).

# NATURE OF DANA (DINASVARUPAM)

A real gift (dharma-dana) is made without expectation of a return, it is given to one who is indicated as a proper recipient by the sästras (udite patre), and it is given freely and with devotion (p. 5). Donations made out of fear, cupidity, love, shame, and pleasurable impulse, are miscalled Dana (p. 6). The six elements of a gift are the donor, the donce. a devout frame of mind in both, the object to be given, time and place. The old idea that a gift entails a reduction of the merit (bunya) of the recipient, and must be halanced by (1) the possession of adequate acquired spirituality and merit and (2) by penance, is behind the rules defining the high qualities which the perfect donee and donor should have. One who suffers from diseases due to bad karma in previous births (papa-rogi) is not a person from whom one can safely take a gift ; nor one who follows a had life or calling; nor one who is afflicted with misfortune (p. 6). A gift wrongly made might not only fail to attain its invisible good effect (adrsta-phala) but have either no effect or lead to an evil recoil on the donor (p. 7). Gifts are of four classes : of permanent good effect, of daily benefit, of affection, of expediency (p. 8). Gifts may be made with or without

the sacred fire. Certain articles constitute the best, some of the middling and others bad gifts. To donate what has been unlawfully acquired is bound to result only in evil (p. 9). What is given or promised can not be taken back (p. 11). Give respectfully, and receive a gift with honor (p. 12). The decadence of our age is shown by donees coming voluntarily for gifts (p. 13). A devout spirit corrects errors in gift-ritual (p. 14). All gifts must be made by pouring water (p. 14). To give is the test of the good householder (p. 15). Give secretly (p. 15); it is the best way.

## DEFINITION OF GIFT

Laksmidhara omits a definition of Dana, contenting himself with a general indication. As it enters into litigation as well as dharma, later writers have explored its scope. The Mimämsa definition of a gift is that it begins with the relinquishment of ownership by the giver and ends with the acquisition of ownership by the recipient. Under this definition, acceptance, pratigraha, is necessary for completing a gift. A mere offer to give might fail to find a response in a willingness to accept. Thus, in a formal gift, the offer is made to a person, as in the gift of a kanya, the offer is permitted by the donee saying, "Give" (dadasva), the gift is then made in the form prescribed, and completed by the pouring of water. The invisible effect (apirea, adrsta) is started by the offer, but the obligation lies on the donor to complete the gift, if he should get the beneficial invisible effect. In the case of a gift dedicated to an absent person, who is the mentally elected donee, if the donor pours water on water, his ownership is terminated, and he can not recall the gift ; but, till it is taken over by the intended donee, the latter does not acquire the disability (spiritual) of receiving a gift (na dosabhak). To get the full effect, the donor must protect the gift till it is taken over by the donee.1 On this principle, dana is distinguished from yaga and homa, as in the latter there is no acceptance of the offering or libation by the deity intended as recipient. In this view, a pratistha or dedication or a purta

<sup>1</sup> He should do so, as the sacrificer has to see that the offering meant for the fire is not released till it falls into the fire :

अभ्युदेशत्यक पुरोडाशादाविव ।

or a gift for a public purpose of a tank, garden etc, will not rightly come under dana. And as a gift has to be made, with proper forms, and with a daksing (guerdon), free teaching can be called vidya-dana only by analogy (guna-dana), as the teacher does not give a fee to the pupil before imparting instruction to him free. Nor will the gift of a son in adoption, and gifts of affection (kāma-dāna) be real dāna. Nilakantha, who begins with this discussion, would not dismiss the gifts, excepting the dharma-dana, as not in the category, by applying the fiction (as in the fiction of purchasing soma for a sacrifice, when it is really provided by the sacrificer to the person supposed to sell it to the sacrificer) of conformity. But, he excludes from his treatment of dana dedications for public purposes. Laksmidhara, though a Mimamsaka, discards the question definition, contents himself with an indication of the rough constituents of dana, following Devala, and treats as dana whatever conforms to the prescribed requirements as regards the qualities of giver and recipient, the objects of the gifts, and due conformity to prescribed procedure. Utsaraga (dedication) comes within the scope of his treatment of dana, and his position approximates dana to homa and yaga, and brings it into line with ancient usage.1 This is in conformity with what Govindananda states as the feature commonly associated with dana, viz. relinquishment which aims at the creation of ownership in the person contemplated (Uddesyagatasvamitvajanakastyago danam)". But as mere relinquishment leading to the generation of ownership in another of the object relinquished may bring a sale within the definition, qualifying words have to be used to restrict the use of dana to correct cases of gifts, as laid down in the stastras. Accordingly Govindananda modifies the old definition by additional clauses thus : " Dana is the relinquishment of ownership in an object, in ways laid down by the silstras, following the giving and acceptance of the object in the manner laid down by the sustras." ' Under this definition

Dana-Kriya-Kaumudi, p. 124 :

वेदबोधितव्यायस्य याणे वानं होमो वा इति त्रितयाम्यतरानियसात् सर्वसत्त्यसम्प्रदानक-कुपनाप्याञ्चरसर्गस्य ।

7 Ibid., p. 3.

<sup>2</sup> Ibid., p. 2. साल्लोकसंप्रदानस्वीवारसंपादकः वाक्लोकप्रकारो इव्यव्यागो दानमिति वैधदानवक्षणनायराम् ॥

failure to conform to the procedure laid down will invalidate the claim of a transfer to be deemed a gift (dana). Thus, according to the Danaratnakara, a dana can not be made after the donor has taken his food.' If this condition is not complied with, a dana will be no dana, as it will not conform to ways laid down by the sastras. The mental attitude is important to determine whether a transfer is a dana or not. Devala, cited by Laksmidhara, insists on the donor not expecting a return (anaveksya brayojanam) for the gift as essential. Thus, wedding and birthday presents which are nowadays given, in the confidence that similar presents will be received from the recipients by the donor later on in his turn, will violate this condition of dana, which of course bars a sale, open or disguised, from inclusion in the category. A spiritual return (adysta prayojanam) is not, however, barred as an expectation which would invalidate the gift : for, what is to be avoided is the expectation of some advantage or benefit from the person who receives the gift, and not what arises from the act of donation in accordance with the sästras.

## PRATIGRAHA

It has been pointed out that while yāga, homa and dāna have, as pointed out by S'abara-svāmin (IV, 2, 28), a common element in 'offering', involving relinquishment of ownership, only in dāna is the thing actually taken away by the recipient. In yāga and homa this is wanting in a literal sense, though it is presumed that what is offered to a deity or the fire is accepted and taken over, when the ceremony is properly done, as in the mere verbal surrendership of ownership to the deity in yāga, following prescribed rites, and the thing offered in a homa is thrown into a prescribed receptacle, such as water or the fire.' The formal taking over is *pratigraha*, which, in the case of a human donee is not to be automatically presumed. The *pratigraha*, or taking over, entails both a mental attitude as well as

<sup>1</sup> p. 7. वाहष्टमञ्जूते दानं भुक्त्वा वानं न हस्यते ।

पुनरागमनं नास्ति तस्य वानमनर्थकम् ॥

भोजमानन्तरं दानं क्रथिक इदयते । पुनरतिफछद्दारागमनं पुन नांस्ति । अत एव तदनर्वकं फल्क्यूत्यत्वादिस्यर्थ: ॥

<sup>2</sup> Sabara-bhasya, Ten. G. Jha, II, 1934, p. 785.

physical acts. The former ' consists, as pointed out by Medhātithi (Mann, IV, 5), in the donce's faith that by his accepting the thing given the donor will obtain some spiritual merit (punya) or invisible benefit (adystam). The latter comprise the recitation by the donee of certain prescribed mantras' (such as devasya ted, and the taking over of the object given away in the manner prescribed ; e.g. a cow by the tail, an elephant by the trunk, a horse by its mane, a dasi by touching her head etc. Want of formal pratigraha, in any way, makes a gift incomplete, viewed as dana. Almsgiving, casual presents to relations, tips to servants, will not be dana.4 General poor feeding will not be dang, though usually alluded to by analogy as annadang.

A verse of the Agnipurana is quoted by Govindananda for instance, which extols the limitless reach of a dana by describing how, after mentally deciding upon a recipient of a gift, the giver can complete the gift, by pouring water (as a mark of renunciation of ownership) on the ground ; but it is explained away by pointing out that if by any chance the intended donee does not get possession of the thing, the dana has not fructified, by being left incomplete.' The verse is cited in a slightly different form by Nilakantha, so as to convey the same sense of incompleteness, only so far as the donce is concerned : " If a donor, after determining mentally the person to whom the gift is made, pours water on water, then he obtains the fruit of the action, while the (intended) donee does not acquire the sin of acceptance."\*

A third condition of a correct pratigraha is that in the formula with which the donation is made the name of the particular deity to whom the object donated is sacred must be mentioned. The recital of the deity's name corresponds to the indication of the name of the rsi and chandas in the formula preceding the repetition of a Vedic mantra. When, specific results, besides the unseen benefit (adysta-phala), are indicated in stastras for any gifts validly made, the specification of such

<sup>1</sup> मैब प्रहणमार्च प्रतिप्रहः । अदृष्टबुद्धया दीयमानं मन्त्रपूर्व ग्रहतः 'प्रतिषहो' भगति । न च भैझे 'देवस्य त्वादि' मन्त्रोचारजमस्ति । न च प्रत्यादिना दानप्रहणे ॥ (ed. Jha, I, p. 329)

<sup>1</sup> This is repeated and explained sway in a lengthy note by Viramitrodaya also, I, fol. 35-35. See also Danakriyakaumudi, p. 3.

Danamayakha, p. 2.

aims is an ingredient of the formula of donation. Other details of the actual ceremony of *dāna* are laid down and are to be regarded as essential to validity of a gift; *e.g.*, the presentation of a *daksiņā* to the donce, seating the donce so as to make him face west, the donor facing east, except for *kanyādāna*, for which the donee is seated facing east. The *dravyādevatas* are named, following a purāņa (*e.g.*, *Visnudharmottara*) in the later works on *dāna* like *Dānamayākha* (pp. 11, 13). *Dānakriyā-kaumudī* (pp. 5-7).<sup>4</sup>

Dana is a religious act. It has to be done with scrupulous regard to the procedure prescribed, not only for all danas, but the procedure indicated for individual danas. The donor is assisted by a *purphita*, learned in the procedure, and will not therefore ordinarily go wrong. The recipient has an obligation not less onerous, and in fact more onerous. Fault in procedure will, from the standpoint of the giver only make him lose the expected benefit. But a defect in procedure will be serious to the donce (pratigrahi), since every dana carries with it a load of demerit, which will be intensified by errors in procedure, such as the omission of the correct mantras, or use of wrong mantras, or omission of some formulæ. Such results may be calamitous to the donee." This is why Manusmyti (IV, 187) contains this warning : " Without a correct knowledge of the rules prescribed by the sacred law for the acceptance of gifts, a wise man should not accept anything, even if he is pining (at the time) with hunger." ' The recipient of a gift must firstly possess the learning and spirituality, when will enable him to get over the bad effects of the acceptance of a dana, and secondly, he must perform the penances (prayscitta) enjoined for the acceptance of gifts generally and specifically. This why, according to Manu (IV, 191) " an ignorant person should be afraid of accepting any presents; for by reason of (even) a very small (gift, which he accepts), he, as a fool, sinks into hell, as a cow sinks into a morass." Manu indicates the evils which will follow acceptance of particular gifts, without either the capacity to merit them and

<sup>3</sup> See also Viramitrodaya, fol, 154-155. <sup>4</sup> He may become a Brahmarahaa. <sup>5</sup> न इच्याणामविशय विधि धर्म्य प्रतिप्रहे ।

प्राहः प्रतिग्रहं क्रयाववसीवजपि ख्रथा ॥

<sup>1</sup> तस्मादविद्वान् विभियाद्यस्मालस्मास्प्रतिमहात् । स्वल्पकेनाप्यविद्वान् हि पडे शौरिय घीदति ॥ get over their bad influences, or through errors in procedure, thus: "Gold and food destroy his longevity, land and a cow his body, a horse his eye, a garment his skin, clarified butter his energy, seasamum seed his offspring." IV, 189). The risk is so great that Yājňavalkya utters this warning (I, 213) <sup>+</sup>: "He who though fully competent to accept (*pratigraha-samarthopi*) does not accept a *dana* attains the several worlds which are attained by those who are charitable and attain by their gifts." Reluctance to accept (*pratigrahe samkucitahasta*) is one of the qualities of the person who is a fit donee, according to Vasistha (VI, 25, cited on p. 27, *iufra.*) Sītā describes Rāma as a donor and as one who will not receive gifts.<sup>3</sup>

# LAKSMIDHARA ON DANA PROCEDURE

The importance of the ritual in dana is responsible for the careful description of prayoga in post-Kalpataru works on gifts. Laksmidhara gives the special ritual for some of the greater gifts, along with the names of the mantras to be recited at the time, but the general rules are assumed as within the knowledge of his readers, or atleast the purchits, who will guide them, when they put the teachings of his work into effect. Some of the later works have chapters on paribhasa (definitions), corresponding to a general clauses section in relation to gifts (e.g. Madanaratna, p. 136 ff.) and (Viramitrodaya, p. 130 ff.) in which such matters as the measurement of objects to be donated etc. are treated of. The general attitude of Laksmidhara is that his work is addressed to kings and laymen, who will requisition the services of men learned in the details of ritual when necessary, and to Vaidikas to whom detailed instruction will be unnecessary. In many cases, he merely mentions the short name of the riks to be used. (e.g. Pāvamānam, p. 283, Rātrisūktam, p. 283 etc.). In Appendix C, an attempt is made to identify the Vedic mantras to which Laksmidhara has referred in this way. (pp. 354-358).

<sup>1</sup> हिरण्डमायुर्र्ड च भूगौँ आप्नोधतस्तनुम् । अश्वश्वष्ठस्वत्रं वासे प्रतं तेजस्तिता प्रजाः ॥

जबब्द्यक्रत्वन नांसा युव तजास्तव्य प्रजाः ॥

<sup>9</sup> प्रतिमहसमयोंऽपि नाऽऽदसे थः प्रतिमहम् ।

बे लेका दागजीवानां स तानाग्नोति पुष्कत्वन् ॥

े वचानप्रतिगृडीयात् . . . . रामस्सलपराकमः (Ramayana, V. 33, 25).

# DARSINA

One of the conditions of a valid dana is the presentation of a daksing to the recipient, over and above the article given away. This is in accordance with the old Vedic ritual. Its omission will invalidate a dana and make it productive of neither good nor evil. A yaina without daksing and devotion (sraddha) is of the worst kind (tāmasam) according to the Bhagavadgitā (XVII. 11-13).' The daksing is specified for various gifts. It must be in gold, except when gold itself is the gift, when the daksing must be in silver. (Dānakriyākaumudī, p. 11; Madnapradība, p. 154). In many cases the exact dataina is specified. Where such specific indication is wanting, the daksing should bear a proportion to the value of the object given. According to the Danacandrikā, (p. 3) quoting Vyāsa, this should be one-tenth of the value of the object presented, where no proportion is specified for a dana, but it is recommended that it should one-third of the value of the thing given away. In the gift of idols (bratimadana) Divakara mentions a third or a fourth of the value of the thing presented as a suitable daksing (ib. p. 68). Ten per cent of the value is the proportion indicated in Madnapradtpa (p. 156) on the authority of the Skanda-purana, for gifts for which there is no fixed daksing. To give a daksing lower in value than that proper for the gift or sacrifice will be to run serious risks. According to Manu (X1, 40) \* " the organs (of sense and action), honour, (bliss in) heaven, longevity, fame, offspring, and cattle are destroyed by a yajña at which too small daksinas are offered." Accordingly, Manu advises persons of small means to control their desire to perform meritorius acts, which entail the payment

> <sup>1</sup> अफलाकांक्षिमिर्थज्ञो विभिदष्टो य इःग्रते । यष्टव्यमेवेति पुनः समाधाय स खरिचकः ॥ अभिसंधाय तु फलं दम्भार्थमपि चैव यः । इज्यते भरतश्रेष्ठ तं यहं विदि राक्षसम् ॥ विभिद्यानगराष्टार्थं मन्त्रहीनगदक्षिणम् । अद्यविरहितं गर्ह तामसं परिचक्षते ॥

<sup>9</sup> इत्रियाणि यज्ञः खर्गमात्रुः कीर्ति प्रजाः पद्मत् । हन्सरगदक्षिणो यक्षः तस्माणाऽल्यचनो यजेत् ॥ of daksinā. (XI, 39) 'Accordingly estimating the value of a gift, and in cases in which a gift is measurable by weight, cubic content or area to measure them properly, is a duty cast on the donor in order that there might be no error in dimension or valuation. Hence, later digests like Madanaratna (p. 154 ff) and Viramitrodaya (p. 130 ff.) have sections called "paribhāşā" (conventions) dealing with measurements of land (bhūmānam), of things (dravyamānam) etc. The Kalpataru omits such indications of the amount to be given and has no paribhāsā section in its Dānakānda, consistently with its design of all such things to priests learned in Prayoga.

## OTHER DETAILS OF DANA RITUAL

For each specific *dana* there are certain specific mantras to be recited by the donor and the donce respectively, and certain formulæ to be uttered in making the gift and in accepting it. The later digests detail these. The mantras recited by the donor generally relate to the spiritual quality of the article given away, or are addressed to it as apostrophised. The mantras to be recited by the donee are usually the Sāvitram (beginning with the words " Devasya tvā savituh prasave' evinorbāhubhyām pāsņo hastābhyām, pratigrhņāmi," (Taittirīya Samhita, II, 6, 8, 6, etc.) and the Kāmastati (beginning with the words : "Ka idam kasma adāt," TB., 2, 2, 5, 5 etc., after which he should repeat the name of the object received and its tutelary deity. (Dānakriyā-kaumudī, p. 15).

The donor and the donce are to sit facing each other, the donor facing east, except in kanyādāna (gift of a virgin) when the donce sits facing east, and they are to sit on kusa grass. They must both have bathed, performed sandhyā, and ācamana (sipping water thrice with mantras). Neither should wear wet clothes (Viramitrodaya, p. 150, citing Āpastamba); and both should wear pavitra on their right ring fingers, and wear uttariya (the second cloth). The hands should be held between the knees (antarjānukaraḥ), and the gift should be grasped by the

' पुष्पाम्यानि क्रुवीत श्रद्धधानो जिसेन्दियः । नखल्पदक्षिणैर्यज्ञै वेजेलेह कवंचन ॥

right hand. The daksing must be placed in the centre of the right palm of the donee. Water should be poured through kusa (kusodakam) on the recipient's palm. The formula of giving should mention the name of the person to whom the gift is made, his father's name, his grandfather's name and gotra, the object given, and purpose of the gift, and the words of donation, viz. tubhyam aham sampradate must be followed (except, in the case of kanyādana) by the words na mama. A gift should not be made or received wearing yellow or coloured clothes, according to a verse of Bodhäyana quoted by Mitra Misra (of. cit. p. 150). Ordinarily a dana must not be made at night, such gifts as utkranti-dana and gifts during eclipses being obvious exceptions. Other exceptions to the rule are marriages (in areas in which they are celebrated at night), the birth of a child, and the occurrence of kataka and makara-samkramana. During the asauca (impurity) of either party a dana is not permissible but in many cases a bath taken immediately before the ceremony purifies immediately (sadyas-saucan). Those occupied in sacrifices, and vratas as well as kings are to be regarded as free of impurity, arising from birth or death. (Danakriyakaumudi, p. 25).)

### CLASSIFICATIONS OF GIFTS

There are many formal classifications of gifts according to form, purpose, parties, time, place, circumstance, object given away, ritual followed, and ethical nature. The divisions are useful in bringing out the elements of true and simulative or false gifts. Lakşmīdhara gives some of the classifications for the purpose of bringing out the relevant features of a true dāna (pp. 5-11). The causative factors of gifts (adhisthānānd) of a dāna are six, according to Devala (p. 5), vis., dharma, artha, kāma, vrīdā (shame), harşa (joy) and bhaya (fear), and each may

<sup>1</sup> राज्ञां च स्तूतकं नास्ति त्रतिमां न च सत्रिणाम् । दीक्षितानाव संपेषां यस्य चेच्छन्ति व्यक्कणाः ॥ ऋत्वियां धीक्षितानां च यज्ञियं वम्रीकुवैताम् । सत्रि-मति-श्रक्षचारि-दातुवद्यविदां तथा ॥ दाने विवाहे यहो च सङ्घामे देशविष्ठवे । आपद्यपि हि कष्ठावां सद्यः शौभं विधीयते ॥

inspire a gift. Of these the first alone is a true dana. An old Vaidika classification is fourfold : dhravam, ajasrikam, kāmyam and naimittikam (p. 7). Manu (IV, 226) divides gifts into two classes, viz., aistika, what is given in a yajña, and pürtika, what is given outside the sacrificial enclosure (vedi), p. 10. The famous classification of danas into sattvika (morally good), rajasa (inspired by feeling) and tamasa (black), which is made by the Bhagavadgita (XVII, 20-22) is reproduced (p. 11) for the purpose of showing that the true gift should not be tainted by self-interest or association with wrong persons, places or moments. The essential features of a real dana, its irrevocability (pp. 11-12) its reverential release, (pp. 12-13), its unsolicited fulfilment, its backing of intense devotion (sraddhā), which is even more important to its efficacy than mantra and homa (p. 14), its commencement and end in benedictory mantras (spasttiodoya, p. 15) are all implicit in the classifications and are explained by Laksmidhara by suitable citations.

# FIT OBJECTS OF DANA

Laksmidhara's discussion of what is fit to be donated and what is not does not deal with particular things so much as classes of things. According to the old belief, which is reflected in the Vedas, many things which are included in major and minor gifts taint the recipient more or less seriously and are therefore either discouraged as gifts or condemned. There is apparent contradiction even in the most ancient literature on the suitability and the unsuitability of the same object for a gift or daksipa. Thus in the Rgoeda (X, 107) the gift of horses is lauded ; while in the Taittiriya Samhita (11, 2, 6, 3) it is included in the general condemnation of accepting animals with two rows of teeth.' On the other hand the Gautama-Dharmasütra (XIX, 16) says : "Gold, a cow, a dress, a horse, land, tila, clarified butter and cooked food are gifts which destroy sin.' The Viramitrodaya cites an unidentified passage from the Veda (srutih) to the effect that an elephant should not be accepted as a gift. (Na hastinam pratigrhylyat . . . iti srutih, p. 99), though

<sup>1 \*\*</sup> A measure of himself he obtains who accepts an animal with toeth in both jaws, whether horse or man; he who has accepted an animal with both in both jaws should offer on twelve potsherds to Vais'vänara'' (Keith's trn. p. 151).

it devotes a great deal of space to the laudation of gifts of elephants, like other books on Dana. In fact, there is hardly any object which is commended as bringing spiritual merit and advantage even in this life to the donor. which is not, at the same time, held out as sinful of acceptance. Divākara (Danacandrikā, p. 96) cities a sloka 1 which condemns the acceptance of gifts of sesamum seed, cows, elephants, horses, buffaloes, skins, idols, a cow at the point of giving birth to a calf (ubhayamukhi), these are the seven gifts of terrible portent in acceptance. The last of these is praised as one of the most efficacious gifts in all works on Dana, and yet, the Danaratnakara (p. 45) cites a sloka \* from the Aditvaburana which states that the fool (midho) who accepts a ubhaytomukht is bound by a thousand fetters of Varuna (Varuna-pasa) each of which will take a century to loosen. Candesvara himself devotes a section to the praise of this gift (pp. 303-308) which cites the Matsyapurana to show that the donor of this cow will live in heaven as for as many yugas as there hairs on the body of the cow (p. 305). The whole of this section is 'borrowed' by Candesvara from the Danakalpataru, infra, pp. 165-176. On p. 45 of Danaratnäkara, Candesvara quotes the Agni and Brahma puranas to show that grave post-mortuary calamities befall one who accepts the following as gifts: elephants, horses, chariots, the beds and scats of dead men, the skin of the black antelope (krsnajina), a cow at the point of delivery, etc. Such persons are asked to undergo the sacramental rites of birth, naming etc., anew.1

- <sup>1</sup> तिल्घेतुर्गजोवाजीमाहिषाजिनमूर्तयः । मुर्गमस्स्यमाना च धोराः सप्तप्रतिप्रहाः ॥ इति निषेषात् ।
- <sup>3</sup> किं करिष्यत्वसौ मूढो स्टब्सुभवतोमुस्तीम् । सहस्रं वारुणपाशात्झुरभारासिसम्मताः ॥ तस्य वर्षशत्वेपूर्णे पाशः एकः प्रमुच्वते । एतामवस्थामाप्रोति युद्धनुभयतोमुसीम् ॥

<sup>3</sup> आमेयपुराणे----

हरूपश्वरथयानानि सृतशय्यासनानि च । इष्णाजिने च एडाति अनापत्यु द्विर्वोत्तमाः ॥ Lakşmīdhara omits both the mention and the explanation of such contradiction, though he must have been aware of them. The explanation is found in the sentence cited from the Vişnudharmottara-purāņa in Dānaratnapradīpa (p. 99) that all acceptance of gifts destroys brāhmanic lustre'. A gift has to be looked at from two standpoints. From the point of view of the giver, the rarer or more valuable the gift, the greater the advantage to him, if the gift is accepted; while, from the standpoint of the donee, it carries a correspondingly heavy load of sin, that only his acquired punya (spiritual merit), tapas (pious austerity) and virtue springing from conduct and learning can overcome, with the aid of appropriate penances. In the theory of Dāna the monopoly of pratigraha conferred on the Brāhmaņa was a source of danger rather than an enviable privilege.

The underlying principles of *Dāna* will explain the great importance attached in all discussions of Gifts to what may or may not be given away properly (*deyādeya*) and the qualities of the eligible donor and donee (*dātypratigrhīty-laksaņam*).

# FIT CLASSES OF GIFTS

Lakşmīdhara repeats the old teaching that one should not starve his family in a desire to be charitable. It is allowable to give away only what is left over after the needs of the donor and his family are provided for. He is a fool who starves his kith and kin and gives to strangers (p. 16). A man is not permitted to give away his all (sarvasvam), nor can he give away what is not his own. What is already promised away is not one's own, and so cannot form a new gift.

Can a wife or son be gifted away? Laksmidhara cites Yājňavalkya (II, 175) who lays down that "without detriment

ततोऽभयकुक्षी लोभात् सचैलां मेदिनीं द्विजः । राज्य पापपरो जिर्भ कुटसाक्षी च कापटी ॥ मबाइदधमो लोक्ते स प्रेतो जायसे नरः ।

<sup>1</sup> त्रह्मपुराणे— गहीतानां तु तस्त्रां तु पुनस्तंस्कारमर्हति । प्रतिप्रहेण विश्वामां बढातेजो विनस्यति ॥

to one's property everything may be given away except wife and son." According to Dakşa (p. 17) a wife and her separate property (däräsca taddhanam) can not form gifts. He cites (p. 18) the verses of Kätyäyana (ed. Kane, vv. 638-639) which gives the right to sell or gift away wives and sons only in times of adversity, and which forbids the transactions when they are unwilling. The Vyavahäramayükha denies ownership in wife and son, while the Mitäkyarä (II, 174) asserts it but rejects the right to give them away.' Lakşmīdhara's position seems to underline their unwillingness as a cause of the ineligibility of wives and sons for gifts (p. 18).

The question of giving away a son arises in Adoption. Laksmidhara relies on Vasistha (XV, 1-5), who holds that the parents have the right to give away, sell or abandon their sons, but forbids the adoption (giving and receiving) of an only son, and the gift of a son (in adoption) except with the husband's permission.

Among things which can not be gifts are used articles (p. 18), the proceeds of the sale of the Veda (p. 19) and the wages of prostitution (p. 19). The gift of gold, silver and copper to ascetics, cooked food to householders, curds to vānaprasthas (anchorites) and work to beggars is forbidden (p. 20). Certain things should not be given for common use by several donees, e.g. cows, a house, a woman, and a bed (p. 21). A gift which results from a contract (prasma-pūrvam) is condemned (p. 23). Advertisement destroys the merit of a gift (p. 24). Wealth from a vicious person is unfit for a gift (asad-dravya-dānam asvargyam, p. 22).

# WHO CAN BE GIVEN A DANA

The determination of suitable receptacle (*pdtra*) for a *dana* is the heaviest responsibility laid on a donor, as a gift to an unsuitable person will not merely cancel the value of the gift but recoil on both giver and donee. The capacity of a gift to pull down a recipient makes the possession of adequate merit by a donee all the more important. The learned and virtuous Brähmana will have the capacity. The primacy (sarvasya

1 Kane's ed. of Vyavahāramaylikha, 1926, p. 370.

prabhavah, in the words of Yājňavalkya, I, 198-200) ' of the Brahmana is due to his creation by the Creator for the protection of the Veda, the satisfaction of gods and ancestors, and the conservation and protection of Dharma. By mere erudition, or austere life fitness to receive a gift can not arise in a Brähmana unless these are combined with purity of life (p. 30). Devotion to Vedic study, pure birth, chastity, serenity, fear of sin, devotion to the Fire, addiction to religious vows, love of cows, repulsion to killing animals and unwillingness to accept gifts,-these are the qualities which make the ideal Brähmana recipient (p. 27), He will be one who does not cat the food of the S'ūdra (S'ādrānnam yasya na udare, p. 28). Poverty and hunger are additional attributes of the ideal donee (p. 29). The genuine Brähmana is an embodiment of all virtues and sacred learning (p. 30). Even among Brahmanas, who are eligible for gifts, there are degrees of merit and grades. A famous description of eight grades of Brahmanas, arranged in the ascending order of merit (pp. 30-31) is given by Laksmidhara, and is copied in later digests (e.g. Danaratnakara, p. 51). The eight grades are matra (the Brahmana whose only qualification is his caste), Brahmana (who, to merit the name, must have learning and character) srotriya (who has studied atleast one Veda with its adjuncts and is devoted to the six karmas and yogas), anticana (who besides being pure of heart and maintaining the six fires, has mastered the meaning of the Vedas), bhruna (who has the additional merit of performing yajñas daily and subsisting by eating what remains of the offerings). rsikalpa (who is master of himself as well as worldly and Vedic wisdom besides) rsi (who, besides, lives a celibate and has acquired the power to bless or curse with effect), and muni (who has, in addition, gained control over his emotions and activities, and has become indifferent equally to gold and dross). Similarly, the digests beginning with the Kalpataru (p. 38) cite as authority

' तपस्तप्त्वास्तु जव्झसा वाझाणान्वेदगुराये । तृत्यर्थं पितृदेवानां धर्मसंरक्षणाच व ॥ सर्वस्य प्रस्त्रो विप्राः श्रुताष्ययनशास्तिनः । तेभ्यः क्रियापराः क्षेष्ठास्तेभ्योऽप्यात्वात्मवित्तमाः ॥ न विद्यया क्रेवलमा तपसा वापि पात्रता । यत्र इतमिमे जोमे तदि पात्रं प्रकीर्तितम् ॥

Manu's enumeration of the nine kinds of snatakas, to whom both food and daksing should be given everywhere, while for those who are not of the nine classes, though Brähmanas, the gift of cooked food outside the sacrificial enclosure (bahiroedi) is alone permissible (XI, 1-3). The nine types thus commended are the Brähmana who desires help in order to make a sacramental marriage (santanika), he who needs support for performing a vaga (yaksyamāya), he who is on his travels, (adhvaga), he who has given away his all (sārva-vedasa) as a gift in a yāga, he who solicits help on behalf of teacher, father or mother, and he who is afflicted with disease (upatapinab). It will be noticed that Manu rests eligibility on the purpose or use to which a gift will be put, rather than on the personal attributes of the donee. It must be regarded as suggesting within the classes eligible, an order of preference based on the consideration of the past record in charity and future charitable purpose of the donee. The help to the diseased Brähmana is to be construed from the parallel passages of Gautama, Baudhayana and Apastamba, which are cited, (pp. 38-39) as for the purchase of medicine (ausadhartham). To beg is permissible only on such accounts, for failure to help the teacher etc., might entail their transgression of the law (niyamavilopah) according to Apastamba (II, X, 1-3). To solicit a gift in the interests of a preceptor (guru) is extended in a famous legend of Kälidäsa (Raghuvamsa, V, 1-25) to solicitation of wealth to pay a gurudaksing at the end of studentship. Apastamba definitely prohibits begging for the sake of one's own sense-gratification. (Indrivaprityartham tu bhiksanam animittam ; na tadādriyeta).

# WHO CAN NOT BE GIVEN A DANA

The sacramental nature of Dāna restricts its recipients to the first varua. Among the persons so eligible, the merit of a gift rises in magnitude from unit to a thousand as it is given to a Brāhmaņa who is an A-brāhmaņa, a Brāhmaņa-bruva, a learned Brāhmaņa and one who is master of the Vedas (p. 33). The six classes of Brāhmaņas, who are A-brāhmaņas are (p. 34), those who are respectively in the King's service, in trade, engaged in helping many persons to sacrifice (bahu-yājaha), village mendicancy,

and village and town service, as well as Brahmanas who do not perform their daily rites. The Brahmana-bruva is defined, (p. 47) as one who having undergone the sacramental rites yet is devoid of Vedic knowledge and attachment to religious vows (crata-vihina). Brähmanas who follow tainting occupations, such as cow-keeping, trading, artisanship, domestic service and lending money for interest, are to be excluded from gifts (Manu, VIII, 102 ff., cited on, p. 35). Dancers and singers (though Brähmanas) are excluded by Visnu-smyti, XCIII, 14, (p. 40). To make gifts to Brahmanas devoid of Vedic learning is described by Vasistha as pouring an offering on ashes (p. 42). The eligible Brähmana, who gives away the gift he has received to persons of ill-fame or misuses the gift should not (again) be given a dana (p. 43). Those who teach (the Vedas) to S'adras (orsaladhyapakah, p. 44) the sinful Brahmana, who delights to injure living beings but conceals his wickedness like a cat (baidālakavrati) or the shortsighted one who is vicious and selfish like a crane (baka-oyttah) are also unfit to be donees, (p. 46) along with him who marries a vrisall, p. 48, (vrsallpatil)). The last interdiction is not aimed at one who has married a S'ūdra wife (as such marriages are forbidden in Kaliyuga) but against the five kinds of vysalis described in the anonymous quotation in Mitaksara and the Viramitrodaya-vyavahäraprakäsa (ed. Jivänandanda, p. 73.) 1

## DONEES ELIGIBLE WITHOUT QUESTION

There are certain classes of persons to whom preference is recommended on the principle of charity beginning at home, provided they are otherwise eligible: a neighbour (sannikṛṣṭa or āsannaķ), relatives, and descendants (p. 42). To overlook them in favour of distant eligibles is sinful. The performance of samskāras to orphan boys of Brāhmaņa varņa is lauded as excelling all gifts (p. 37). To give to father, mother, brothers, sons, oue's wife and daughters is meritorious. Lakṣmīdhara adds the explanation that what is commended is a gift peculiarly the

<sup>1</sup> झिताक्षरायां स्पृतिः— वण्डाळी बन्धकी वेश्या रजस्वा वा च कन्यका । ऊडा या च सयोत्रेण बुषान्यः प्रस्कीर्तिताः ॥

own of the persons who are donees (pratisvikam) like the gift of learning to sons or stridhana to daughters (p. 40).

The purchita is commended as a fit recipient by Vignu-smpti (XCIII, 5). Lakşmīdhara adds the comment that purchitas and others (ādayaķ) become fit (pātrāņi) even if they have no other qualfications (anyaguņarahito api) by the mere fact of their being purchitas etc., (p. 39). How this rule was acted upon in a liberal way is evidenced by the inscriptions of the Gāhadvāla dynasty, most of which are concerned with grants recording gifts made to the royal purchita Jāgusarman and his son Paharājasarman.'

The feeble (dina), the blind (andha) and the miserable (krplana) are recommended for gifts by preference by Samvarta (p. 40). That the rule is restricted, as regards vaidha-dāna, i.e. gifts in accordance with rules, only to Brāhmaņas having these qualities, may be inferred by the citation of the Mahābhārata (p. 48) rule that the blind, the lame, the deaf, the dumb, and those afflicted by disease are to be maintained by the king, but they are not to be given gifts involving pratigraha (formal acceptance).

# GIFTS TO WOMEN

The prohibition of sacrifices by a woman, in her own right, (Manusmyti, V, 155) involves, apart from her subordination or "perpetual tutelage," the disability to make dānas, which involve the recitation of mantras. Naradasmyti," (p. 56 f.n.) definitely denies to women the right to make a gift. The presents made to a wife by father, mother, brethren at any time, and out of affection by the husband after marriage, and presents made by others at the wedding or gyhapravesa, which are the six sources of stridhana according to Manusmyti (IX, 194)<sup>3</sup> do not come

<sup>1</sup> See the summary of the Kamanli plates etc., in the Catalogue of Archaeological exhibits in the Lucknew Museum, 1915, passim and Bpigraphia Indica, XXVI, (1941), p. 69.

<sup>1</sup> नाधिकारो अवैत, स्रीणो दानविकयकर्मम् । यावत्तक्षीवमाना स्थालावद्वोगस्य सा प्रभुः ॥

अध्ययन्त्रभ्याबाहनिकं दर्श च प्रीतिकर्मणि । ज्ञात्मातृपितृप्राप्तं षड्रियं जीवनं स्पृतम् ॥ within the strict meaning of dāna, and can not be held to establish a woman's right to pratigraha. The only authority, in works on Dāna, conceding the right to women (married) to receive a dāna is found in a verse of Visnudharmottara ' laying down that "a dāna to a woman should be given into the husband's palm, and in no other way." But as the procedure will not conform to sästra, the dāna should be regarded as gauga.

## ELIGIBILITY OF A NON-BRIHMANA TO RECEIVE A DANA

The question is raised in verses attributed to Brhaspati and Yams, cited in the Kalpataru, and in all subsequent digests. The verse of Yama says : " If the merit of a gift to a S'ūdra is equal to a unit (samagunam), then the merit of a dana to a Vaisya is threefold (that to the S'udra), of that to a Ksatriva six-fold and to a Brahmana ten-fold." The estimate of Brhaspati' is slightly different : "If the merit of a dana to a S'adra is one, it is twice that in a gift to a Vaisya, thrice in a gift to a Ksatriya, and sixfold in one to a Brahmana; while in a gift to a S'rotriva it is a thousand-fold, twice that in a gift to a preceptor (acarya), a hundred-thousand-fold in a gift to one who knows his soul, (ātmajne) and infinite in the case of a dana to one who tends the sacred fire (agnihotrin)." The implication of these verses is that a dana to a S'ūdra is of very low merit relatively to that to other castes, and that men of every caste may receive a dana, But, the test of a proper dana is its being made with proper religious rites, such as the recital by the recipient of the scivitra and kāmastuti. This the S'ūdra atleast cannot do. Further, in the definition of the duties of the four varnas, while dana is common to all, pratigraha is only for the Brähmana. Laksmidhara adds no comment, as perhaps he deemed it unnecessary in regard to a position ; well-known to all sisthas. It has made later writers,

> <sup>1</sup> Cited in Madanaratna, Danapradipa, p. 80 : क्रीणां दानं प्रदातव्यं अर्कुहस्तेषु नान्यथा । प्रोक्तं सङ्ग्रहर्णं ग्रेतित् राष्ट्रं प्रयुच्छतः ॥

प्रथमबृहस्पति वाक्ये वर्णपिक्षया उत्कर्षः । दिरीयवाक्ये बाह्यणपिक्षया ॥ . . . . एतथ उक्तरुद्धद्रादिविषयम् ॥

however, suggest interpretations of the verses as they seem to run counter to såstra. Candesvara gives this explanation of the two verses of Brhaspati : "The first verse of Brhaspati gives the effect according to caste, and the second according to the grades of Brähmanas" (p. 62). He explains the rule of Yama as " related only to the best among S'udras and others." Hemådri (Dänakhauda, p. 31) adds this comment on these and connected verses : " In these, certain a-brahmana, brahmana-bruva and other unfit recipients even are treated as recipients, but it is only in relation to gifts, which are not accompanied by the recitation of mantras, which must be repeated in danas like those of cows etc." The Danabradiba " adds this comment to the citations from Brhaspati (p. 53) : "The ascription of the right to recieve (gifts) to S'ddras and the like should be understood to relate only to the gifts of food and the pledge of safety and the like. So according to the Visnudharmottara : "The gift of food must be made at all times and to every one by one who looks for Dharma, and in the gift of food the search for even an iota of eligibility to accept must not be made'; and the words of Gautama 'to others a cooked food;' and the words of Samvarta and others that ' by the fulfilment of the gift of a pledge of security (abhayapradāna) one attains all that he wishes for."" The Danamayakha (p. 5), explains away the verses of Brhaspati thus : " Thus, the ascription of eligibility to accept gifts (*bittrata*) to S'ūdras and others, is in regard to (only) food and clothing ; for, in (gifts) of food and clothes, it is never the practice to enquire into the eligibility for the reception of a gift (of the persons to whom food and raiment are to be given) ; for, it is laid down in the Visnudharmottara that eligibility for food comes from hunger and for clothes from nakedness. Gifts to those who have no real eligibility for a gift must be

<sup>1</sup> एतेषु केर्धाविद्वाद्यणत्रात्राणञ्जवादीनामपात्राणामपि पात्रत्वनिरूपर्ण सन्त्रवट्टवादिदाल-व्यतिरिक्तदानविषथम् ॥

<sup>2</sup> अत्र ग्रहाबीनां पालवनिरूपणमजामगादिवाने बोढव्यम् ॥

\* " अन्नदाने न कर्ताव्यं पात्रावेक्षणमण्यपि ।

अर्छ सर्वव दातव्यं धर्मकामेन वे द्विज ॥ "

इति विष्णुधर्भोत्तरवचनात् । " कृताव्यमितरेभ्व " इति गौतमस्मरण्यत्, " कृतनभवप्रदानेन सर्वन्कामान्, वध्रायात् " इति सम्वतीदिवचनात् ॥ made without mantras."<sup>1</sup> The comment of Mitra Misra on the point in the manuscript is not clear (p. 58, Dänaprakäsa). Abhayādāna will apply to all classes of recipients. Govindānanda excludes it from Dāna proper on the ground that it involves only the removal of fear and no handing over. (Dānakriyākaumudi, p. 3).<sup>2</sup>

#### ANNADĀNA

Both the gift of food and the grant of asylum (abhaya, lit. freedom from fear) are treated by Laksmidhara as within the scope of Dana. He devotes separate sections to them, (inf. pp. 246-249 and pp. 252-254). While, following ancient authorities and the Dana principle of proper pratigraha, the gift of food to Brahmanas is praised, (p. 247) annadana is justified on the more general ground of its being a source of life, (annättu prajananam nypām). Even the gods desire food, says the Nandipurāņa (devā hi annakāmkşiņa), p. 248). Accordingly, it is wise to offer food to gods generally and particularly to one's favourite deity (istadevatā). The heaven of Frajāpati is attained by one who gives food even to insects, birds, dogs and outcastes (canddja). Candes vara developes the merit of annadana further (pp. 404-416) and points out the punya following the gift of provisions like ghee, oil, honey, salt, cooking vessels and firewood for cooking, as corollaries (p. 416). Hemadri (p. 900) stresses the competence of all persons to get gifts of food (na tasya pātravidhile). He cites the Mahabhārata (p. 893) to show that the gift of food to the S'udra is even more meritorious than to the Brahmana (which is an exaggerated way of declaring that the S'üdra is equally entitled to food)-annadanam hi sadre ca brahmanebhyo visisyate-and to interdict any questioning of the hungry person as to his gotra, carana, learning, native region etc. He developes the merit of the gift of provisions etc., from that of annadāna and of ama (uncooked or raw) anna (food) (p. 902).

े अनु वृहस्पतिना शहाबीनामपि पात्रोक्तता सा अल्लाम्ख्यदनपरा । अल्लाच्छादनेषु पात्रं नेव विचारयेत् । "अजस्य क्युवितं पात्रं दिवल्लो वसनस्य च " इति विष्णुवर्मोक्तेः । अपात्रास-प्रन्त्रकम् दानम् ॥

<sup>2</sup> अभयदानस्य तु भवनिवारणरूपत्वात् मुलरामेव तन्न दावशव्दो गौणमेव ॥

The gift of drink to the thirsty is naturally associated with the gift of food. Hemādri, like later writers, gives a section to the provision of wells, and watersheds in desert places and roads (pp. 95-906) and the gift of the pot filled with cool water (dharma-ghata), while Laksmidhara is content to refer to them in miscellaneous gifts (prakirna-danāmi) c.g., water-giving, p. 257a and 261, and water-sheds (prapa), p. 263. The raison d'etre of the jala-dhenu-dana among the ten dhenu-danas must have been the gift of water to the thirsty, but it was smothered by the ceremonies which made the gift of the containing vessel more important than that of the lifegiving fluid it conveyed, (see inf. pp. 156-157). While in its transformed condition jaladhenu could only be given to a Brahmana, the gift of water and the provision of sources of water were open to every one, irrespective of pratigraha qualification.

# ABHAYA-DANA

To the same class of gifts which are unrestricted as regard recipients belongs Abhaya-dana, the gift of security, to which Laksmidhara devotes a special section. One must live free from fear, if one is to live at all. Abhaya-dana is open not only to all men, but to all living beings, and in its extended scope merges into a-pränivadha and a-himså. "The gift of abhaya to even a single living creature is better than the gift of a thousand cows. to each of a thousand Bråhmanas," (p. 252). It should be made to animals, great and small, healthy and diseased, cruel or gentle. (Nandiburana, cited on p. 252). To refuse abhaya to a suppliant through fear, hatred or greed is as beinous as slaying a Brähmana, (p. 253). When an animal is being tortured or killed, to look on passively, when able to save it, is an inexpiable sin, Rāma's famous declaration that protection was due even to an enemy, who called for it, if one was not to incur the eternal censure of the world, is cited, (p. 253). It is greater than the formal gifts attended with ceremony and ritual, and is rightly included among major gifts by Laksmidhara, undeterred by pedantic considerations."

<sup>1</sup> It became a fruitful cause of way in Rajputana.

## THE DANA KANDA

## AROGYA-DINA

The gift of health goes with that of food and drink. On this ground the provision of hospitals and the work of the physician are lauded, as within an Arogya-dana. The practice of medicine is held to carry a taint, possibly through association with dissection of corpses in the period of training. Manu excludes the physician from sräddhas (III, 154 and 180) and his food is not fit to be eaten by a Brāhmana (IV, 212). Notwithstanding so authoritative a pronouncement, Laksmidhara gives special praise to the foundation of hospitals (ārogyasālā), declares the physician a kytärtha (one who has fulfilled his mission in life), if he succeeds in saving, by his skill and medicines, even one sufferer from pain and death, and confidently predicts for him, his ancestors and descendants upto seven generations, a place in the heaven of Brahma. The assurance is repeated : " he who relieves even to a small extent the pain of one afflicted with disease, obtains the same heavenly bliss as those who perform yajjias and sacrifices" (p. 251). In thus ennobling service to humanity by including it among the sacred gifts, Laksmidhara, as a pioneer, shows his practical statesmanship. His omission to strain the meaning of the term dana, following the Mimämsa in which he was proficient, and his refraining from explaining away the verses of Brhaspati which allow of a-srotriya-pratigraha have to be regarded as deliberate, in view of his humane conception of charity.

# GIPTE TREATED OF BY LAKSMIDHARA

The bulk of the Dāna-Kalpataru is devoted to a detailed description of a number of gifts, mainly on purāņic authority though occasionally smrtis are cited in support of the commendation of the merit of particular dānas. A feature of the praises of dānas which has to be correctly appreciated is this. When it is necessary to commend one dāna, it is done with rhetorical exaggeration by declaring it to be higher than all or the best reputed dānas. A comparison of such superlatives will leave the impression that all gifts are equally of superlative eminence. Their relative value in the eyes of the nibandhakāra and his

contemporaries has to be gathered from precedence in treatment and, to some extent, from the care bestowed in elaborating details of ritual. Judged in this way it will be found that to Laksmidhara (and, following him to other digest writers) the so-called Mahādānas are pre-eminent among gifts. They take up 71 pages (pp. 49-119). Next in importance will seem the ten Meru or Parcata or Acala danas, and the ten Dhenu danas, which take up the next two chapters (pp. 120-176). Five chapters which follow treat of the basic elements of the big gifts, viz., the gifts of cows, bulls, skin of the black antelope (krsyājina), land (bhāmi) and gold (suvarna). The parvata gifts are spread over a krsudjing, and the dhenu gifts are similarly made on the spread out kranajina, decorated so as to simulate a cow and its calf. In all the three major classes of danas, gold plays the most important part, and after it silver, in decoration, in dahsing and in the gift proper itself. The black antelope was the holiest of animals, and the Arvan country was defined as that over which the antelope roams." The S'atapatha-Brahmana repeatedly mentions the use of its skin in sacrifices." Two black antelope skins represent heaven and the earth." The black antelope skin represents the sacrifice." It is the earth." Its hairs represent the metres." The body of a dead person was laid upon it as a sign of purity." Vasisthasmiti (XXVII, 20-22) declared that he who gives as a gift the skin of the black antelope, the hoofs of which are still attached to the skin, and the navel of which is adorned with gold, after covering the skin with tila, has given away the equivalent of the carth with its mountains and forests. The merit of a gift of gold, sesamum, honey or butter is multiplied when the article is placed on an antelopes skin and given away. The sanctity of the cow is ancient, and its gift is of supreme merit from the Vedic times. So of gold. Thus, in view of the ritual bringing all these into the Mahādānas and their corollaries the dhenu and acala gifts, it would be more logical to treat of these basic gifts before dealing with the better advertised Mahādānas etc. The precedence given to the latter must be explained on the ground of its lure to kings and princes to whom the great digests owed their existence, directly as inspirers or indirectly as the parties addressed.

Manu, II, 23. Ibid., XXVI, 25. Ibid., XLIV, 216. <sup>4</sup> Eggeling's tra. S. B. B., XII, 23, 25. etc.
 <sup>1</sup> XLI, 215-217.
 <sup>4</sup> Ibid., XLI, 266.
 <sup>4</sup> Ibid., XLIV, 200, 203.

The scope for infinite number and variety in gifts is disclosed by the permutations and combinations possible with basic elements and the construction of gifts by mimetic magic, as well as the utilisation of the principle that whatever is needed professionally by a person is the best of all gifts to him. It is to LaksmIdhara's credit that the number he had in view is comparatively small. It could not have been due to a larger number not having been evolved in his time, as the Puranas, which are his sources, deal with many more than he has described. It is noteworthy that Ballala Sens, who is removed by only a generation from Laksmidhara, takes credit for describing as many as 1374 gifts,' in his Danasagara, and he modestly adds that there were very many more which he could have described but did not through fear of taking up too much space." Even small books like Dānamayākha and Dānacandrikā deal with many more dānas than Laksmidhara does. The way in which danas are multiplied may be illustrated by instances. There are acala-danas, perhaps so called because the things to be given away were, when solid, heaped on the antelope skin in a pyramidal form, or perhaps because each of them was believed to be like giving the mountain Meru itself. After the ten acaladanas, ten sikkara, or " peak " danas come into existence (vide the enumeration from Visnudharma cited in Dana-candrika, p. 66). The gift of cows is subdivided into (1) the gift of a thousand cows at a time, (2) the gift of the golden cow (hemagavi-dana, inf. p. 177), (3) Kamadhenu, (4) Ratna-dhenu, (5) Rapato-godāna, (6) Kapilā-dāna, (7) Ubhavatomukhi-dana, according to the form ; and according to occasion of gift or specific purpose into six classes (Danacandrika, p. 52) via., papa-apanoda, sin-destroying cow-gift, debt-destroying godana, prayasceitta-go-dana, vaitarint-go-dana (the gift of a cow to enable the soul to cross the Vaitarani river in the spirit world), the gift of a cow at the moment of death (utkranti-go-dana) and the gift of a cow to attain release (moksa-dhenu-dana).

# ANTIQUITY OF THE GREAT GIFTS

It should not be inferred from what has been said of the multiplication of *danas* by imitation or division that the traditional

3 infra, p. 341, sl. 53.

<sup>±</sup> p. 342, sl. 68.

great gifts are of late evolution. The Tula-dana has an ancient history, and its presence in trans-Indian regions from which it was reimported into Mughal India in Jahängir's reign, will show that it might be a common inheritance of Arvan peoples. In the measurement of special buildings and even in house-construction, it is an ancient custom to take the unit of measurement as the finger, the span of the hand or the length of the foot of the owner. Similarly to measure a gift by the weight of a person seems natural. Its original purpose might have been what is now a subordinate feature of Tuld-dana, vis. giving away a person's weight to get rid of disease or evil influence. The trans-Indian custom of weighing a person with edible articles, wearing apparel etc. seems also old. For one of the maha-danas, viz. Kalpa-pādapa-dāna, we have early epigraphic testimony. The famous inscription of King Kharavela of Kalinga at Hathigumpha states : "In the ninth year, he (Kharavela) gives away a Kalpa-tree with leaves on, and horses, elephants, and chariots with their drivers; he gives houses and asylums for all . . . to make all those gifts accepted, he also feeds Brähmanas lavishly."1 The passage in the inscription appears to refer not only to the Kalpavyksa-dana, but to three other Mahadanas, vis. the Hemahasti, Hemahasthiratha, and Hiranyasva, and two danas besides, viz. grhadana and asraya dana, not to mention annadāna. The king who made the gifts was a Jaina, and the force of custom compelling kings to make such great gifts at coronation must have been great to make a non-Brähmanical ruler perform them. That the habit had been deeply rooted in the land, so much so that persons of foreign birth, professing the Brahamanical faith, were obliged to conform to it, is witnessed by the Nasik inscriptions, (X, XI and XIV) of Uşavadāta (c. 120 A. D.) (Rşabhadatta), son-in-law of the satrap Nähapāņa, which describe the many magnificent charities of this prince. They are summarised in Pandit Bhagavanlal Indraji's History of Gujarat, 1896, pp. 25-26, and in the editions of the inscriptions in Epigraphia Indica (VIII, p. 78 ff.) Summed up, his benefactions come under the following heads of dana : many gosahasnadanas; suvarnadana; agrahāra-pratisthā; bhūmidāna; cost of many kanyadānas; vyksa-pratisthā; āsraya, pratisraya,

<sup>1</sup> Dr. E. P. Jayanwal's trn., J. B. O. R. S., III, 1917, p. 463.

## THE DANA KANDA

gyhadānas, mathadāna, vāpi-kūpa-tadagadi-dāna and setubandhadānam. Instances in later history are innumerable. The inscriptions of Avoka show that ārogya, āsraya, pratisraya and abhaya dānas were among the emperor's benefactions.

## THE MAHADANAS

The classical enumeration gives these as sixteen. They are: (following the enumeration of Laksmidhara): (1) Tulapurusa ; (2) Hiranyagarbha ; (3) Brahmända ; (4) Kalpapädapa ; (5) Gosahasra ; (6) Kāmadhenu ; (7) Hiranyāsva ; (8) Asvaratha ; (9) Hemahastiratha; (10) Pañcalángala; (11) Prthivi; (12) Visvacakra; (13) Kalpalatā; (14) Saptasāgara; (15) Ratnadhenu ; and (16) Mahābhūta-ghata dānas. Alternative names are Dharā-dāna or Hemadharā-dāna for Pythivīdāna, and Mahākalpalata for Kalpalata. Of these the Hiranyagarbha, in which the donor enters a golden vessel, and simulates a rebirth, has been used for the purpose of elevating the social status of kings, and make them claim equality in interdining with Brähmanas. In Travancore it was in use in every new reign, along with Tulāburuşadāna, the first signifying acquisition of divinity as well as royalty, and the second royalty. The first ends with the mantra : "Formerly I was born a man of my mother ; now born of you J assume a divine form " (p. 66, ll. 5-6). The Brahmända, Visvacakra, Prihivi, Saptasagara, and Mahabhataghata symbolise the gift of the entire universe and its contents, by the reincarnated donor. The two Kalpalata gifts symbolise the donor's capacity to grant all wishes ; when they are symbolically given, every wish has been fulfilled in the donce. So with the Kāmdhenu-dāna. In every case no living animal or plant is used, but figures in gold, sometimes jewelled, are used. The objects are made ornate to complete the symbolism, and they are given away to the priests, the chief priest getting a much bigger share than the others, who range in number from four to eight. The feeding of Brähmanas and making presents of gold etc., to them are incidental to all the gifts. The solemnity of the gifts is enhanced by the preparation which the donor has to undergo, the collection of the materials for the ceremony, the preparation of the chief object, the invocations of deities, the addresses to the objects to

be given away or, as in Tuladana to the balance itself, and the general resemblance throughout of each dana to the great sacrifices (sattra) of Vedic times. The spiritual advantages held are relatively small, as compared with those promised for many smaller danas, but none of them will have the spectacular. publicity and emotional aspects of the Mahādānas, which therefore naturally appealed to kings, especially of newly founded kingdoms. To perform these sixteen great gifts lifted a new ruler to a position of social eminence among princes and in the princely order. The placing of Tuladana first in his enumeration by Laksmidhara, while in other lists it comes third, was perhaps deliberate. To the Gabadvalas the first had more significance than the second and third which meant only a rise in varna, which might not be recognized easily even after Hiranyagarbha by rival kings or the sacerdotal order. Apararka (p. 326) cites a purana (omitted by Laksmidhara) to the effect that the gift of Kalpavrksa might cure sonlessness in man or woman."

# EPIGRAPHIC EVIDENCE OF THE PRACTICE OF MAHIDINAS

Indian history has benafited more from the practice of charitable donations than the history perhaps of any other country. Though ostentation is detrimental to the spiritual effect of a *dāna*, to say that a prince had performed the prescribed gifts was deemed only a declaration of his orthodoxy and goodness, and the claim in inscriptions was not barred, especially when made by successors in glorifying their ancestors, as in such cases it will not be self-advertisement. The prescription in *smptis* of a permanent record for gifts of land and the practice of making village bodies trustees in perpetuity for endowments of a religious character led to the wide-spread practice of recording all such gifts on copper-plates. The epigraphic material now available is very largely in the form of such grants or *dāna-patra*.

<sup>1</sup> अस्य भविष्योत्तरे विशेषः—श्रीमगगानुवाच— अपुष्टः धुरुषो यथ नारी वा पर्वतात्मचे । सौवर्णस्तेन दातल्यः कल्प्रको गुणान्वितः ॥ तेन पुत्रवतां त्योके गच्छेदेवि न संजयः । Pilgrimage (tirtha-yātra), vows (vrata) and gifts (dāna) replace the old yāgas in popularity with kings. It is possible that the substitution was encouraged by the tradition that Kşatriyas had been uprooted by Paras'u Rāma, and that rulers of our age were not of the second caste, and therefore not possessed of adhikāra (spiritual right) to perform ydgas. The prescription of gifts as means of salvation in the Kaliyuga, as compared with tapas, yajña, and satyam in older ages, must be read with the Purāpic statement that in the Kali age kings will not be Kşatriyas.

Some instances may be cited. Dantidurga (c. 754 A.D.) repaired to Ujjain, where he performed the hiranya-garbha-dana." A courtesan of Pattadkal gave in c. 770 A.D.: an ubhayamukhi-dana.3 Three rulers of the Rastrakūta line are known from their inscriptions to have done the Tuläpurusa-dana viz., Dantidurga, Indra III (c. 915 A.D.) and Govinda IV (c. 918 A.D.)\* In South India, the Cola emperor Rajaraja performed the Hiranya-garbha and Tulapuruşadana, with his queen Dantisakti in the 29th year of his reign (c. 1114 A.D.) \* The gold used in this ceremony was utilised in a later donation by the queen next year." Parantaka I (907-953 A.D.) claims to have done many hemagarbha and tuläbhära dänas". In North India, the Candravali plate of the Gähadväla Candradeva (1093 A.D.) as well as the Candravati plate of 1099 contain exhortations on the transitoriness of life, the eternal character of charitable donations, especially of land and the resolution of the king, to make a gift of land, after consulting those who were learned in the sustras, and in accord with sruti and smrti.7 The allocution is significant as coming from an ancestor of Laksmidhara's patron Govindacandra.' After the composition of Hemādri's Dānakhanda, which became better known in South India than his original, the

1 Epigraphia Indica, XVIII, p. 248.

<sup>1</sup> Indian Antiquary, XI, p. 125.

<sup>1</sup> Indian Antiquary, XI, p. 111; Epigraphia Indiaa, IX, p. 24; Epigraphia Indiaa VII, p. 50.

Madras Epigraphist's Report, 1907, No. 42. For Hirapyagarbha in modern times. See Galletti, The Dutch in Malabar, p. 110.

<sup>3</sup> South Indian Inscriptions, VIII, 237.

6 Ibid., II, p. 383, v. 7.

<sup>1</sup> Epigruphia Indica, XIV, pp. 193-209. Thirty-two villages were given as dakeipä alter the performance of go-sahasradana and tuläburuşa-dana.

\*Sabet-Mabet inscription of Govindacandra (1125 a.D.) mentions a hemainiadana of Govindacandra. Bpig. Ind., XI, pp. 206.

Kalpataru, gifts are made, on the express authority of Hemädri. Thus in an inscription dated 1369 A.D., commemorating the construction of an irrigation reservoir, the following statement is made of the donor : " v. 22. Making charities in various ways in keeping with the treatise of Hemādri, he heard that the merit attaching to the gift of water was the greatest of all." A similar allusion to Hemādri is found in a Mysore inscription dated 1405 A.D.' The feeding of a hundred-thousand Brahmanas and the performance of the pancalangala by Devaraya II of Vijavanagara (about 1428 A.D.) are commemorated in an inscrip-Krsnadevarāya" and Acyutarāya performed tulātion." burusadānās. In Orissa, Anangabhīma III (d. 1238 A.D.) performed a tulapurusadana at Puri." As late as 1568 A.D., Mukunda, the last of the Gajapati dynasty, claims to have done this mahādāna.7 Its revival in Mughal times by Hindu princes was due to revivalist influences.

### THE TEN GREAT GIFTS

The term Mahddana is usually associated only with the above sixteen gifts. But the later digests quote a sloka which is found both in Kürmapurāna (from which it is cited by both Dānamayākha, p. 151, and Dānacandrikā, p. 17) which mentions ten mahādānas (dasa-mahā dānāni). These are: gifts of gold, horses, sesame seed, elephants, slave girls, chariots, land, houses, a virgin for marrriage, and the kapilā cow. The objects named show that the list is old, as it refers to things which have always been esteemed as gifts. Sesame is an essential additional ingredient of the donation in all gifts, including the sixteen great gifts etc. Some of these are dealt with by Lakşmīdhara in separate sections (e.g., suvarņadāna, pp. 194-199; bhāmidāna,

<sup>1</sup> Porumamilla tank inscription, Epig. Ind., XIV, pp. 97ff.

\* Epigraphia Carnatica, Tirthaballi, 12, in Vol. VIII.

J. B. B. R. A. S., XIII, p. 3.

4 Epig. Ind., VII. p. 17.

<sup>3</sup> Madras Bpig. Rep., 1919, ins. 511, 543 and 5461 1920, pars 47. The tula-dama of Acyutaraya was of pearls. He did the hirapparprivi (sucarpahyme) mahadama also, Epig. Carn., Sh. 1, in Vol. VII, and Hn. 13, Vol. X.

R. D. Banerji, History of Orisso, 1930. I, p. 262.

7 Ibid., p. 347.

pp. 186-193; kapila-go-daua, pp. 161-166), or are very briefly referred to in the chapter on prakimadanani (pp. 266-275). In this section will be found approval of tila-dana daily (tila nityam pradatavyā yathāsakti), (p. 258), grha-dāna, (p. 257, 258, 260) gifts of chariots, (p. 267) and horses, (p. 257). It is noteworthy that no special mention is made of such gifts as kanyddana. gajadana and dasidana. The first of these is pertinent in a general digest embracing the whole field of Dharma like the Krtya-Kalpataru to its Grhastha-hända, the second will be beyond the means of those who cannot make the 36 major gifts among which it will come incidentally, and the last (dasi-dana) would have become obsolete in its days. The provision of naivesika (interpreted by the Mitaksara as the requisites of marriage, such as a virgin bride, ornaments and houses) to learned Brähmanas is enjoined as a regal duty by Yājňavalkya (I, 333).1 The section on dvijasthapanam (pp. 254-256) deals with this provision, but as a moral duty of the affluent, rather than as a duty of the king, as laid down by Yājñavalkya. The agrahārapatisthā, which is alluded to in Raghuvamsa (I, 44), and which is a feature of regal gifts, as recorded in inscriptions, and as claimed by Laksmidhara himself as one of his achievements, has to be associated with this section. It is curious that for so important a topic fuller treatment is not accorded.

## OTHER TEN DINAS

The Madanaratna cites Jätükarnya for an enumeration of ten gifts, which are recommended to be made at the moment of death (utkrāniya). These are of cows, land, tila, gold, clarified butter, clothing, grains, molasses, silver and salt. These gifts are to be made when one is about to die or after he is dead, for his benefit. The sixteen great gifts are to be regarded, according to a verse of the Bhavisyapuritya, quoted by Hemādri (p. 20),

' उत्कान्स्वाचीनि दामामि दशदयान्गृतस्य तु । गोम्गुतिलहिरण्याञ्यवासोधान्मगुडानि च ॥ रौध्यं रत्नणमित्साहुर्दछदामान्मगुक्रमात् । एतानि दशदानानि नराणां मृत्युजन्मनोः ॥ कुर्यादभ्युदयार्थं च प्रेतेऽपि हि परज्ञ च ।

106

as gifts par excellence (ati-dānāni).' He also cites the Sāmavedopanişad for regarding the gift of cows, land and books Sarasvatī or learning as three atidānas."

# THE ACALA AND DHENU GIFTS

The Meru mountain is the centre of the Universe and is inhabited by the gods and demigods. The acala-danas are to apostrophise this holy mountain (as described on p. 125), and the various objects are to be addressed as having taken the form of this mountain (parvata-rūpeņa pāhi samasāra-sāgarāt. p. 128). In short, the Meru gift is a kind of multiplier, combining the gift of all the contents of the mountain, emblematically represented by figures of gold, and the particular articles to which mystic virtues are attached : (e.g., Tila is supposed to be sacred because born of the body of Visnu, p. 132. The Dhenn is supposed to represent the S'akti of the Trimurti and particularly of Laksmi, and to carry with it the sin-destroying efficacy of the go-dāna (sarvāpāharā dhenuh, p. 142). The cows are apostrophised in the mantra for the gifts under this head. (p. 144). The gifts of this class are not to be deemed as substitutes for go-dana but to exceed it in virtue, probably because of the combined virtue of the component principles.

## GO-DANA

The sanctity of the cow follows from the ancient pastoral life of Aryan peoples. In the *Bgueda* divine honours are paid to it. It is called a goddess R, V, VIII, 101),<sup>2</sup> and is hymned as the mother of the Rudras, the daughter of the Vasus, the sister of the Adityas and the source  $(n\bar{a}bhi)$  of nectar. Its sanctity

1 महादानानि वै विद्यादतिदानानि सर्वदा ।

" महादानानि " बक्ष्यमाणानि ग्रोडचा तुलापुरुषादीनि, वृत्ति हेमादिः ।

ं त्रीज्याहरतिदानानि गावः पृथ्वी सरस्रती ।

नरचादुदरन्त्येव जपवापनदोहनात् ॥

<sup>3</sup> माता घडाणां दुहिता वस्तां स्वयादित्यानामम्हतस्य नामिः । प्रतु वोचं चिडुतुपे जनाथ मा यामनानामदितिं वश्विष्ट । वचोविदं वाचमुदीरयनतीं विश्वामिधीर्मियपतिष्टमानाम् । देवीऽ देवेभ्यः पर्येयूपीं यामा मात्रुक्त सत्यों दक्षचेताः ॥ was communicated to pallcagavya, which is administered as the sovereign purifier.' Its touch purified, and only its mouth was impure." To defend the cow was a duty, like defending Brahmanas, and one who lost his life in doing so was saved by the service from the most heinous sins." The ordinary benediction is ' go-brähmanebhyo subham astu nityam' (' may all be well with cows and Brähmanas'). It took precedence in such phrases, which recur in inscriptions, of even the first varna. To have a cow was to have not only a useful animal, but to have Laksmi dwelling in the house. The dun cow (kapila) was regarded, perhaps on account of her rarity, as even holier that the ordinary cow. We can therefore understand the attention given by Laksmidhara to the gift of this divine animal in various forms and circumstances; as herself, (pratyakşata), or (rüpato) as kapilā. and as ubhayatomukht (pp. 158-160, 161-166, and 166-176). To give a golden image of the cow was even more sanctifying. It combined the virtues of gold and the cow in one gift. It may be noted that in all gifts of cows, the gilding of the horns with gold and of the hoofs with silver is prescribed (humasringim, rapyakhurām, p. 158). As the gift of cows alone without similar provision for stud-bulls, is incomplete economically, vysabha-dana is commended. The gift should be of a bull and it may be subsequently used for draught or pulling the plough (pp. 170-171).

## GIFT OF ANTELOPE SKIN

The gift of *kysudjina* signifies not only its intrinsic holiness but is in accord with the precept that the best of all gifts is what is likely to be useful to the recipient.<sup>4</sup> The Brähmana in all *āsramas* needed it as a seat for himself, and it was required as a

Baudhayana-Grhyasūtra, II, 20 ; Yajñavalkyasmyti, III, 314

<sup>2</sup> Manusmiti, V. 123: gavaghratam . . . mithraksipana suddhyati. The impurity of the cow's mouth, to which Medhnithi alludes (gavo madhya mukhadyte) is balanced by the purity of the hind quarters. (Manusmyti, V. 130).

<sup>3</sup> Manusmrti, XI, 79; gavärthe sodyah pränän parityajet, mucyate brahmhatya, gopta go-brahamanayasya ca.

\* Madanapradipa, p. 79.

येन येन च भाष्डेन यस्य इतिषदाइता । तत्तस्यैव प्रदातव्यं पुण्यकामेन वीमता ॥

base for the acala gifts. Its donation is best for one who maintains the holy fire (*ähitägni*, p. 186).

# THE GIFT OF LAND (BHUMIDINA)

In historical times the gift which was most valued was that of land. Its permanence and fruitfulness gave it precedence over other gifts. As the donee, being a Brahmana would enjoy, even without express grant, immunity from taxation for it, and it would be heritable, it was much esteemed. The reckless gift of land might embarrass kings who succeeded as descendants or conquerors those who lavishly gave away lands. The resumption of lands so given away would be a natural proceeding for one who sought to economise the resources of the state. Land which passed into Brähmana hands was like fiels in mortmain in mediaeval England. But, the ordinary rule of irrevocability, applicable to all gifts ' was applied with special stringency (and strengthened by imprecations of a terrifying kind) to guard against any attempts to resume lands which had been given as dana. Land (bha) was sacred to Visnu (bhar-vaispavi, p. 190). and anscestors are said to shout with joy when a son is born in their line, according to Brhaspati, because they feel that there is a (potential) giver of land in charity (p. 190). For safety, the gift of land is asked to be engraved on copper plate grants," of which records would be kept in the state archives. It was the duty of the Mahasandhivigrahika (the analogue of the Nana Fadnavis of the later Maratha empire) to compose and supervise such grants." Lakemidhara held this office. The section on bhamidana (pp. 186-193) omits these rules, in which he must have been expert. The reason is that the Danakanda was only a section of a digest, and the Vyavahārakāuda is the proper section

<sup>1</sup> Yajilavalkya, II, 176.

प्रतिप्रहः प्रकाशस्स्यात् स्वावरस्य विशेषतः । देवं प्रतिश्वतं भैव दत्वा नाडपदरेत्पुनः ॥

\* Byhaspatismyti (ed. Ranguswami), pp. 51-52, \* Altekar, Rastraküfas, 1934, p. 165, Mitalspara cites (I, 319-320) the following text : सन्पिविधहवारी तु अवैदासरस्य ळेखकः । स्वयं राज्ञा समाविष्ठः स लिखेदाजशासनम् ॥ to deal with them. The Gāhadvālas, whom he served, delighted to give away lands, and the inscriptions of Govindacandra and his predecessors (e.g., the Basāhi plate of 1104 A.D., Ind. Antiq. XIV, pp. 100 ff, and the Rāhan plate of 1109 A.D., *ib.* XVIII, pp. 14 ff,) contain eulogies of *bhūmidāna*. The grants are carefully drawn up in legal terms and all the regalia, *i.e.*, state's rights, which are given away with the lands are named in the grants.

## VIDVIDINA.

From an epigraphist's point of view the chief pre-occupation of royal donors would appear to be the gift of lands, which is the ordinary subject of a copper-plate grant.' Curiously, Laksmidhara devotes less space to it than be gives to another gift, which he deals with con amore, as a scholar as well as a statesman. (pp. 200-228). Later digests virtually reproduce Laksmidhara's section on this subject. The gift of the Veda (brahmadanam), according to Manusmyti (p. 200, IV, 223) excels all other gifts. The praise is endorsed by Yājňavalkya (I, 212). Yama widens the scope of the gift (p. 201) by making it the gift of the sastras. The citations are loosely strung by Laksmidhara, and it may seem that the commendation of the present of transcripts of sästraic, purapic and other works, which forms the bulk of the citation, was applicable also to the Veda. This is not the correct view. There was prejudice against the substitution of books for oral instruction in ancient India," and the "seller of the Veda "

<sup>1</sup> About five-hundred copper plate grants are preserved in the office of the Government Epigraphist at Madras. Of these over 460 deal with land grants. See List of Inscriptions in the Office of the Superintendent of Epigraphy, 1941, pp. 118-136.

<sup>2</sup> Apararka (p. 1114) cites the following sloin, smong others, from Caturviansatimata prescribing penance for selling the Veda :

#### न्यन्द्रायणं प्रकुर्वति एकाहाहेदविक्रचे ।

Surplicandrika [ed. Mysore] I, p. 51 states that he who has similed from books, relying thereon, and not learnt from his Guru, fails to shine in an assembly, even as women who have been impregnated by paramours; and that reliance on books is of the same category as diving, anting, women, idleness and alsop in being an obstruction to learning;

पुस्तकप्रत्ययाधीतं नाथीतं गुरूसन्निधौ । भाजते न समामच्ये वारगर्भ इव क्रियाः ॥

(Veda-vikrayi), who is held up to reprobation, is not only the person who offends against the canon of free teaching, but against one who offends against the spirit of oral teaching by writing out the Veda and selling it. The way in which instruction is to be given is oral. This is shown by the citation from the Mahabhārata (p. 203) where the work of the teacher "who speaks (brayat) the holy Veda (dharmyam brahmim sarasvatim) to the pupil is lauded. The literature to be reduced to writing, so as to be given as gifts, consists of the Vidyas and Kalas among which the Nandiburdua, which Laksmidhara quotes extensively, includes the Vedas and their angas (p. 208) but it avoids suggesting that copies of the sacred canon should be made for sale of presentation. The implication of its description (p. 213, lines 1-2) is that what is commended is gift of such knowledge orally by teacher to pupil. The section is valuable for giving a conspectus of the knowledge available at the time, and of the contents of the Puranas, as well as the realistic description of the work of the copyist, and the glorification of his calling and of calligraphy."

#### KALPADANA

The gift of *kalpas*, or months of Brahma (p. 230), which as enumerated number thirty in all, seems a mystic ceremony in which images of gold representing each of the *kalpas* were given away, after an unspecified ritual.

## GIFTS ACCORDING TO AUSPICIOUS MOMENTS

The merit of a dana is enhanced if it is made at a firtha or holy place like Prayaga or Kasī, or on the banks of a sacred stream or at the confluence of rivers or on the banks of the

<sup>1</sup> For a fuller treatment see my article on Vidyadana in Appamalai Commemoration Volume, 1941, pp. 496-512.

वृतं पुस्तमहाधूषा नाटकासकिरेव च ।

## क्रियस्तन्त्री च मिद्रा च विद्याविद्यकराणि च ॥

Commenting on VElmiki's injunction (I. 3, 4) on hearing the Ramayaga chanted :

धर्मकामार्थसहितं श्रोतव्यमनस्यगः ।

Govindarāja esplaina :

' धोतव्यम ' न त सर्व लिखितपाठेन निरीक्षितव्यम् ।

ocean. The treatment of the merit of localities is omitted in this book by Laksmidhara, as one of the sections of the digest is the *Tirtha-kānda*. But the indication of proper times, by *tithi*, *naksaṭra*, or *māsa* is relevant to *dāna*, and is briefly touched upon (pp. 240-249).' As gifts, which should form part of special ceremonies or ordinary daily routine come up in the sections of the digest on *Kāla*, *S'rāddha*, and *Tirtha* the perfunctory way in which the matter is dealt with here, as compared with later works on *Dāna*, will be intelligible.

#### MISCELLANEOUS GIFTS

A large number of minor gifts are lumped together in a chapter to which the title prakirna (scattered) is given, following the usage of some of the later smrtis like those of Brhaspati and Nārada. There is a certain amount of repetition in this chapter of what is stated in previous and succeeding chapters. The lists are illustrative and not exhaustive, as Ballala Sena was able to name nearly 1400 danas in his Danasagara. The Danaratnäkara and the Madnaratna, which closely follow the Kalbataru, have this section, but the former has condendsed and the latter has rearranged the matter of their original. The miscellaneous enumeration brings in about fifty more gifts. These include vital things like the gift of life, gifts to enable a person to get married (naivesika), the sacred thread (vajilobavita) and ingredients for the daily firerites like clarified butter, sarpis and seating planks (asana), articles of apparel, turbans (usnisa), fans, fly-whisks (cāmara), umbrellas (chatra), shoes, ornaments, unguents and scents (candana, gandha), flowers, incense, pearls, conches (sankha), pan (tämbūla), oils for consumption and lighting, lamps, (dlpa), āmalaka ; (the Indian gooseberry), medicines, fruit and edible and medicinal roots, beds and bedsteads (sayya and sayana), cooking and other household vessels, fuel for cooking and for warmth in

112

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hemisdei and Madansimba expand the gifts according to appropriate moments to as to bring in gifts for all the five (pancange) features of the day, and deal with gifts for each day of the work (waradane), and each poge and karapa (Hemadri, pp. 506-814). The six seasons (padriavai) and the two solstices (arona) have their gifts in Madaavateapradips (pp. 124-125), while the gifts at the intersection of the ayanas (samkrant) are always famous (Hemidri, p. 814 ff.) The inscriptions show that gifts were invariably made in connection with the moments declared as specially efficacions.

winter, grains of all kinds, condiments, cooked food (anna), milch-cows, salt, (lavana) sugar, sugarcane-juice and honey, draught oxen, horses, elephants and carriages (npånaha), musical instruments and above all the gift of sacred knowledge (brahmadāna). That the list is not meant by Lakşmīdhara himself to be exhaustive is seen by the omission of an article so usually give as woollen blankets (kambaļa), when such a thing as the domestic bucket for water (ghatīpātra) is not forgotten. Vișnusmṛti (XCII, 32) is cited (p. 268) for the comprehensive statement that whatever a man possesses which is dear to him or covetable by others (iṣtatamam lake) is a (suitable object of dāna.

### DEFINITE RESULTS OF GIFTS

In the ancient theory of daksina and dana, an invisible but all the same potent and indestructible influence follows from them, when properly given. This vague indication was perhaps insufficient to stimulate liberality. So, specific results of a postmortuary character are attached to each of the major, and to even each of the minor gifts. According to Hemadri, (p. 827) gifts which have an immediate effect in life are of two kinds : those which increase enjoyments (bhogada) and those which destroy illnesses (rogahara). Man is surrounded by avil influences, which will prevail against him unless countered. They may spring from the conjunctions of moments, (hence danas for each tithi, vara and naksatra), or through the adverse influence of planets, which require to be counteracted by grahasanti (pacificatory) rites and gifts. The Kalputaru has a special section dealing with propitiatory rites (santi-karma). It is the thirteenth part of the great Digest, and is the progenitor of works, which deal with apprehensions due to evil influences and ways of overcoming them by propitiation (santi) like S'anti-Kamalakara. The omission of such topics as grahasanti by gifts in the section dealing with Dana is obviously to prevent repetition. Hemādri and Madanaratna (pp. 1147 ff.) deal with grahasanti under gifts as they apparently had no separate work dealing with propitiations of all kinds, of which gifts will form one.

A passage from Narasimhapurāņa (one of the upa-purāņās, often cited in the Kalpataru), is reproduced on p. 269, giving a list of twenty-one paradises (svarga) to each of which the donor of a particular gift is automatically lifted after his death. This is followed by the long citation from the S'antiparva (ch. 240, sl. 12-38) of the Mahābhārata commemorating the glorious afterdeath destiny of some illustrious donors of the past.

## PROVISION OF WATER

In a tropical country in which animal and vegetable life is dependant on seasonal rains and the storage of water for drink and irrigation in suitable reservoirs, or the tapping of subterranean springs by deep wells, special merit will naturally attach to the provision of such facilities for water. To a statesman the subject will appeal even more than to a mere ritualist. The supply of water naturally leads to the subject of tree-planting, both for shade and for other uses, as trees depend on water even more than animals. The two topics are usually not held to come under the strict view of Dang, as already explained, as the dedication of trees and tanks is not to be classed under a gift to a specific dones. The beneficiaries in these dedications are indeterminate. The benediction at the end calls for the satisfaction (by the act of dedication) of the gods, ancestors and men (deva pitrmanusväh privantām iti utsrjet, p. 288). Nīlakantha deals with these topics in a separate section of his digest (Utsargamayūkha.) It is a very small section, hardly deserving to be placed side by side with the other mayakhas, but purism required a separate treatment of utsarga apart from dana, to which a mayükka iş devoted. Lakşmîdhara waş an expert in Mîmâmşa and must have been aware of the solecism of bringing such works of public utility under dana. His action in defying convention, in view of the practical importance of such works, and of giving additional attractions to them by classifying them under gifts of spiritual efficacy has given a lead to subsequent writers, who, with the exception of Nilakantha, have followed his example and dealt with such dedications as gifts, finding, like Govindananda, warrant for it under the rule that an absent or invisible donee might be given a gift (even without his knowledge) by simply pouring water on the ground, after mentally resolving that the gift should go to him (p. 124) '

The sources of water supply are treated, as stated in a definition cited from the Kabila-pancaratra in the Danakriyākaumudi (p. 126) as five: the kāba or well, which may have a diameter upto fifty spans of the hand ; the vabika, with a diameter upto 100 spans; pushariat, which exceeds a hundred spans, and goes upto 200; tadaga, whose width extends 800 spans; and the nadi (river) which exceeds this too." The spiritual advantage accruing to a giver is in proportion to the size of the reservoirs.2 To understand the descriptions, one must have knowledge of parts of India in which water is struck in wells at great depths, and the cost of even a small well is considerable. To excavate a well and line it with stone or brick, build steps to get at the water, and plant around the well groves of shade-giving or fruit-trees, and then had that the well goes dry, is not an unusual experience in North India. Such drying up is deemed providential, and as due to failure to make the dedication with proper ceremonics, and to begin the excavation at suitable astrological moments. The wells spoken of are, not those reserved for private use (though to them also the astrological and ceremonial rites will apply) but wells thrown open to the public, after making the dedication in the presence of the sacred fire (which is a witness, agni-saksi) and worshipping the Ocean (Samudra) as the divine parent of all water (p. 278). The goddess Ambika and the god Ganesea (Vinayaka) are to be worshipped in effigy, at the commencement of the ceremony of dedication, and the idols are to be left immersed in water. The ritual includes the worship of the Fire and Varuna, with a number of Vedic mantras (which are specified on pp. 283-284, and identified on pp. 355-357 in Appendix C). A full quota of priests is needed for the rites, who are to receive appropriate

<sup>4</sup> मनसा पात्रसुद्दिश्य भूगौ तोयं समुन्द्यजेत् । विद्यते सागरस्यान्तो न तदानस्य विद्यते ॥ <sup>9</sup> पत्राशाद्भ र्भवेत् कृपः शतहरता तु वापिका । पुथ्वरिष्यस्तद्र्द्धन्तु यावद्वरत्तरातद्ववम् ॥ तदागोऽष्टप्रतस्यान्तस्यो नदी च स्थात्तद्वर्तुतः ॥

े एवां च संख्यातारतम्येन गाम्भीवेतारतम्येन च फलस्वापि तारतम्बं बोखव्यम् ॥

dakşiņas. In the ritual given metal figures of aquatic animals like crocodiles (makara) and fish (matsya) are to be immersed in the sacrificial pot, the emblem of the future reservoir. Till the ceremonies are completed, the water is declared impure and unfit for use. (Utsargamayākha, p. 23, ed. Gujarathi Press),<sup>1</sup> An additional rite is to pour into the well water from sacred rivers, then worship the Mothers of the waters (Bhavişyapurāņa, cited in Utsargamayākha, p. 8)<sup>3</sup> and to imagine (with invocation) twenty named tirthas in groups of five (pañcatīrtāni) as resident in the well. (Danaratnapradīpa, 1V, p. 297).<sup>3</sup> The dedication should be to all living beings, who should be invited by the donor to revel in the water.<sup>4</sup>

### **DVIRIBANDHA**

A special type of work, which Lakşmīdhara holds up to veneration, is the damming of a mountain spring, so as to form, from the nature of its location, a high level reservoir, which might be used for irrigation. The value of such a reservoir will be evident to those who are familiar with the Gangetic plain, in which water from the great river is so far below the level of the adjoining arable area that lifting it is difficult. The Ganges Canal starts from the Himālayas near Hardwar. The bund may be a long

- ' नापी कूपतवागेषु संस्थितं प्रथमं जलम् । अपेथं तु भवेत्सर्व तज्ज्ञाठं सुतिकासमम् ॥
- <sup>2</sup> एवं जलं जले किस्मा पूजयेजलमातरः ।
- <sup>3</sup> कुरुदेवे गया गङ्ठा प्रभासः पुण्कराणि च । एतानि पंचतीर्थानि तडागे निवसन्तु मे ॥ वितस्ता कौषिकी सिन्धु सरयूथ सरस्वती । एतानि पंचतीर्थानि तडागे निवसन्तु मे ॥ दर्शार्णसुरव्यक्षिन्धुरेवावर्ता दषाइती । एतानि पंचतीर्थानि तडागे विवसन्तु मे ॥ वसुना नमंदा रेवा चन्द्रमागा च वेदिका । एतानि पंचतीर्थानि तडागे निवसन्तु मे ॥ गोसती बाङ्मती शोणा पण्डकी सागरेस्तथा । एतानि पंचतीर्थानि तडागे निवसन्तु मे ॥
- \*\*\* सामान्वं सर्वभूतेभ्यो भया दत्तमिदं जलम् । रमन्तां सर्वभूतानि स्नानपानावगाइनैः ॥ \*\*

one. In that case, sluice-gates for the draining of excess water (dvāraka) have to be provided (p. 292). Flights of steps may be built, into it, and gardens and temples near the bund. The description seems to imply one of an actually existing irrigation dam. The merit of constructing such a reservoir is naturally greatest among the provision of supplies of water. "The merit (punya) which accrues from the Vedic sacrifices of the cow, man and the horse, are excelled by the merit accruing from the construction of such a dam" (p. 296).

## TEMPLES AND MATHAS

A brief allusion to the merit of dedicating temples and *mathas* is made in the context of providing a large reservoir (pp. 197-199). It is expressly enjoined that such structures are not to be constructed in waterless places, nor should such reservoirs be deemed complete without adjoining shrines, whose benedictory influence will protect them (p. 299). A temple of Vighnesa is specially valuable for such protection (p. 299).

## DEDICATION AND PLANTING

A love of trees is natural in a tropical country subject to periods of heat and drought. Dedication of trees is of use as protecting them against wanton cutting down. Mangoes and pomegranates are recommended (p. 301) along with other fruit trees for planting. The verse of *Bhavişyapurăņa* stating that he who plants an *asvattha*, a *picumanda*, a *nyagrodha*, ten tamarind trees (*tintriņi*), three each of *kapittha*, *bilva*, and *āmalaka*, five mangoes and five coccoanut trees, never goes to hell is cited in other digests.<sup>1</sup> To treat an *asvattha* as a son, perform its *upanayana* and marry it in due course to a smaller tree, which will twine itself with the *asvattha*, was recommended for childless men.<sup>3</sup> Lakşmīdhara does not pitch the service very high :

<sup>1</sup> अश्वरथमेकं पितुमन्दमेकं स्वप्रोधमेकं दशतिन्त्रिणीकम् । कपित्थवित्वासलकत्रमं च पत्राम्रनाली नरकं न याति ॥ Cited with variants by Hemilditi, p. 940. <sup>2</sup> पद्मपुराणे—अपुत्रस्य च पुत्रत्वं पादपा इह कुर्वरो । बच्छन्ति रोपकेभ्यस्ते सत्तीर्थे तर्पणादिकम् ॥ planting five trees assures one of the heaven of S'iva (p. 303)! He who donates a fruit tree to Dharma (charity) reaches the mansion of Varupa after death (p. 304). The merit of adopting the ascattha tree is extended to other trees like the *pippala*, *plaksa* etc. The adoption of a tree may be made, like that of a living son, with datta-homa rites in the presence of the Fire. (p. 308). The virtues of arboriculture are lauded with picturesque exaggeration in a couplet. "In merit, the provision of ten wells is equal to that of giving on vdpi, of ten vapis is the provision of one big tank (*hrada*), a son brings merit equal to that of to ten large tanks, but a tree confers the same spiritual advantage as ten sons."

## ASTRAYA AND PRATISTRAYA

Laksmidhara's treatise on *Dāna* ends with a short cology of the construction of *āsraya* (homes of rest) for ascetics (commonly spoken of as *āsrama*) and of rest-houses for travellers (*pratisraya*), both in the vicinity of towns and on the road-side. These are dedicated specially to the regenerate classes (*dvijātaya*), p. 312). The choultry is to have as protection the idols of some of the gods. "Who is competent to sum up the spiritual fruit (*phala*) of a rest-house so dedicated? A bald estimate will put its benefit as four, vis., comfort, kingship, fame and prosperity."

## CONCLUSION

With the above words ending with the auspicious word "sriyal," Lakşmidhara brings to an end his review of Dânadharma. He did his self-appointed task in no spirit of mechanical reproduction of ancient dicta, but used his judgment as regards what should be stressed and what slurred over, within the limits of the conventions to which he had to conform. His individuality is evident in the selection for prominent commendation of the donations or dedications which aim at reducing human suffering, pain and ignorance. The treatment of Vidyādāna reflects the insight of the scholar and statesman. Indian social order was maintainable only by an equipcise of duties laid on

different social grades. Public honour and spiritual service went to a section, which was divorced from worldly ambitions and pursuits, leaving it to follow its high duty without the distractions of common desires, as well as of ordinary economic pursuits. Social esteem can reconcile a class to high service combined with life-long poverty, as it did in India almost to the threshold of our times. But, to make the members of the class maintain themselves, would be to endanger the single-minded discharge of their spiritual and educational duties. So, their endowment became a responsibility of the rest of society. Their maintenance had to be done in a way that would not run into conflict with their self-respect, or degrade them with the taint of mendicancy. Such men should not beg; they were not to ask in order to receive. That charity might prove a curse to him who receives was a truth that was visualised in the attitude to Dana, which made acceptance of a gift a moral peril, that could be faced by a donee only from a high sense of helpfulness induced by a feeling of compassion for a donor to whom a gift was the only way of escape from present or prospective ill. The aim must be to induce in the affluent classes a sense of their obligations to the distressed and the poor, to generate a feeling of reciprocal dependence in all classes of society, to instil the feeling that moral and spiritual responsibility do not begin or end with life in this world, to strengthen conviction in the grave responsibility for the upkeep of social order and the order of the universe, which lies on those to whom are given wealth and worldly power. One way of developing and enforcing the conviction, is shown in the ancient doctrine of gifts. Its enunciation, elucidation and elaboration, so as to suit the changing needs of the age, was a duty of the lawgiver and the statesman. LaksmIdhara, on whom this high duty was devolved by his erudition, birth, and office, entered into its spirit, and essayed to display the means of grace to his patron and to future kings by the insight into Dharma, learning and literary skill which are reflected in the Dana-Kalpataru.

## NOTE B

# DIGESTS ANTERIOR TO THE KRTYA-KALPATARU

THE composition of a digest (nibandha) imposes more strain on the skill of a smrti-exponent than the composition of an elaborate commentary (vyākhyā or bhāsya) on a smrti enjoying universal esteem. The commentator is saved the necessity for a logical presentation of his material, as he is bound to follow the arrangement of matter in his original. In a diffuse smrti like that of Manu, in which the same topic is treated of in different chapters, this will lead to either repetition, or condensation in one place of what has been explained in another, and the commentator's views, in relation to the various authorities which he cites and explains, will be scattered over different sections. A digest can make its own scheme and then follow it. It is not restricted to any arrangement that is laid down in a smrti, except in regard to such well-recognized divisions as the eighteen topics of vyavahara, and even in treating of the latter, it can follow its own order of presentation of the topics. Yājňavalkya-smyti is not only more compact but is better arranged than other smytis, A running commentary on it will be ordinarily more logical in arrangement than a similar comment on a loosely strung smpti, like that of Parasara or Visnu. This was probably why Vijñanesvara chose to present his digest of Dharmasastra in the form of a commentary on that code. As already pointed out, Laksmidhara excels the authors of other digests in following a logical scheme, consistent with the Indian view of life, grouping the treatment of the several aspects of Dharmasastra on fourteen major topics, which punctuate a man's life between conception and emancipation.

Lakşmīdhara was not the inventor of the digest. There were not only bhāsyas, like the famous commentaries on Manu

and Yājnavalkya by Medhātithi and Visvarūpa, but nibandhas in the field before the appearance of his work. He recognises their existence, not only by citing some of them, like the *Prakāsa* and the *Pārijāta*, along with an unnamed work of Halāyudha, and the *Kāmadhenu*,<sup>4</sup> in explaining a passage of Kātyāyana, but he alludes vaguely to the existence of other works by the expression *prabhrtayah*, appended to the enumeration of the authorities. He justifies the attempt to supply a new *nibandha* by stating that it excelled previous writings of the class. In verses 12 and 13, in the proem to the *Kriya-Kalpataru*<sup>4</sup> be definitely names three works which his digest excelled. These are the *Mahārņava*, the *Kāmadhenu* and the *Mālā*, for which the full name *Ratnamālā* is conjuctured on metrical grounds.

Of these, the Mālā is a work of which we possess no knowledge besides this allusion. The Kāmadhenu is a well-known work to which others besides Lakşmidhara have paid tribute. Following the example of Lakşmidhara, whom he deliberately imitates in his proem to his Kytya-ratnākara, Caņdesvara places only three works at the head of the class which his Ratnākara is claimed to have excelled. These are in the order of enumeration, the Kāmadhenu, the Kalpataru and the Pārijāta." He cites the Mahārņava, as Smpti-Mahārņava-kāraķ in the Kytyaratnākara.' He also refers to Bhoja-bhūpāla either as Bhūpāla or Bhoja-Bhūpāla several times.' It has been noted already" that though Bhoja is definitely earlier than Lakşmidhara, the latter does not refer to him at all anywhere in his digest. Candesvara cites Halāyudha,' who must be the same writer

<sup>1</sup> " यदा प्रसादे स्वामिना वासस्य कृते दत्तं तत्र दासचनेअपि स्वामी प्रभुपिति प्रकाश-हलायुध-समघेत्र-पारिजातप्रसृतयः । ' (स्ववहारकत्यतरी).

<sup>2</sup> See Note A, infra. pp. 45-56.

े यहिमस किश्चिदपि शंसति कामधेनुः

यत्रेष्टमल्पमपि कल्पतक मेवले ।

घत्ते न गम्बमपि कवन पारिजातः

तत्सवमेष विविनक्ति नवप्रवीणः ॥

(Kriyaratnakara, Bib. Ind., 1925, p. 6).

1 7bid., g. \$95.

1016. 2. 40, 909, 900, 204, 200, 222, 232, 454, 474.

Infra, p. 21, note 2.

Ertyaratnakara, pp. 319, 327, 332.

referred to by Laksmidhara. These are the pre-Kalpataru writers or works alluded to or cited by Candesvara.

That Candesvara's enumeration does not follow chronology is evident from his placing the Kalpataru between the Kāmadhenu and the Pārijāta, both of which are named in the Kalpataru. If Gopāla is the author of the Kāmadhenu, as is argued on grounds which appear conclusive, by Mr. Kane,' he was not far removed from Lakşmīdhara in point of time, as in verse 11 of his proem, the latter describes Gopāla as his friend (tad-vayasyaķ). We may take the Kāmadhenu as composed earlier than the Krtya-Kalpataru but in the same generation. We have the additional information in the above sloka (i.e., 11) that Gopāla composed his work in the form of vākyas:

# गोपालस्तद्वयस्यः स्वकृतिबिरचनं वाक्यरूपेण चके ।

If it means merely that the work of Gopäla was in prose (vakya)it is not easy to see how it differs from the other *nibandhas*, unless we construe the description as implying that the work was a prose summary of *Dharmasästra*, a *Dharmasangraha*, which did not follow the earlier practice of being couched in verse. We have an example of this type of composition in the *Smrtyarthasāra* of S'ridhara (c. 1150-1200 A.D.)<sup>2</sup>, which is mostly in prose, and treats of most topics of *Dharmasāstra*, with the prominent exception of *vyavahāra*.

It is noteworthy that while Lakşmidhara in his claim for supremacy for his Digest mentions only three as those which it superseded, viz., the Kāmadhenu, the Mahānņava and the Mālā, the presumption is justifiable that he regarded these alone as serious rivals of his own work. But, why does be not cite them anywhere in his book? That he did cite atleast one of them is likely, and it is the Mahānņava. The reasons for this deduction are these. Mahānņava is apparently referred to when he cites the Smiti-Mahānņava by Candesvara. Hemādri refers to Mahārņavapava, Smiti-mahānņava like (Candesvara) and Mahānņava-Prakāsa.<sup>\*</sup> It is extremely likely that all these names refer to one

1 Op. cit., pp. 295-296.

<sup>2</sup> Kane, op. cit., p. 237. It was printed in the Anandas'rama Series.

<sup>3 44</sup> महाणेवप्रकाशकारो मन्परो <sup>39</sup> चतुर्वेग, 111, 1, 1031.

and the same work, as suggested by Mr. Kane, and that the *Prakasa* and *Mahārņava* are identical.

The proom of Lakşmidhara alludes to a digest, which he calls the Mālā, of which we have been unable to obtain a trace. That it must have been of sufficient reputation to justify its being mentioned side by side with the Kāmadhanu and the Mahārņava is to be inferred from Lakşmidhara's mention of it in such a context. But that so prominent a work should not have been mentioned at all by Candesvara and later writers will appear strange, unless the name Mālā conceals an allusion to some work of established reputation like the Parijāta.

# NOTE C

# MANUSCRIPTS OF THE DINAKINDA OF THE KRTYA-KALPATARU

So far as known only seven manuscripts or fragments of manuscripts of this section of the *Kytya-kalpataru* are now available. They have all been used, in preparing the present edition. The press copy was based on a transcript carefully made under orders of the Government of His Highness the Mahārāņa of Udaipur (Mewār) of an undated manuscript in the Palace Library at Udaipur. The original manuscript is on paper, and consists of 93 folia, each page containing on the average ten lines and forty letters to a line.<sup>8</sup> Its appearance is old, and it is apparently a transcript of a much older manuscript. Its agreement with the text adopted by Hemādri in many cases suggests that it is from an original that he used, or that both were descended from a common manuscript.

The oldest dated manuscript of this section of the great Digest is one in the Library of the Royal Asiatic Society of Bengal. It bears the stock number 4026, and is on palm-leaf, closely written in old Maithila characters. In appearance it is discoloured and is in parts worm-eaten. There are 131 leaves in all, with five lines to a page. The post colophon' gives two

<sup>1</sup> Peterson's " Report on the search for Sanskrit MSS. in the Bombay Circle, 1882-1883, 1883," p. 109.

<sup>2</sup> लसं ३७४ कास्तिक सुदि ५ छवि अजिनौक्षेप्रामे समस्तकियाबिराणमाने महावर कुमार श्रीमद्भदाधरसिंहदेवपायानामाजया श्री धुभपतिना लिखितमिदं पुस्तकमिति शके १४२६ ॥

तमो भवानीवदनारपिन्दविखेडनव्यग्रविखोचनाय । अपारसंसारसमुद्रपारसन्तारसेतो भवतो (ते) भवाव ॥ कमलनयन वासुदेव विष्णो धरनिधराज्युत शंखचकपाणे । भवरारणमितीरयन्ति ये वे खज सट दूरतरेण न पापान् ॥ धन्यम्तदेव लर्भ तज्ञक्षत्रं तदेव धन्यमहः । करणस्य च सा शुखिः यत्र हरिः जाङ् नमस्किथते ॥ गतलक्ष(क्म)णदेवीय चतरसप्रस्वविद्यातत्रयाब्दीय कार्त्तिक्युक्र्पंथम्यां रौहिणेये ॥

dates, one in S'āka and the other in the Lakşmaņasenīya era. They are (L. S.) 374 (A.D. 1493) and (S'āka) 1426 (A.D. 1504). The two dates do not agree, as there is a discrepancy of eleven years between the two.

As the L. S. date is given in words also, it has to be taken as the actual date of the transcription of this manuscript. Rai Bahadur Monmohan Chakravarti (J. A. S. B., N. S., XI, p. 358 footnote) pointed out that the scribe S'ubhapati, who made this transcript in L. S. 374 by order of Gadādharadeva made a copy of another manuscript in L. S. 373 (Rajendralāla Mitra, Catalogue of Manuscripts from Nepal, p. 65). Gadādhara-deva was the grandson of Dhīrasimha, brother of the Maithila king Bhairavendra. The Gangākytyaviveka was composed in L. S. 376, when Rāmabhadra, son of Bhairavasimha or Bhairavendra was ruling. (J. R. A. S., N. S., xx, 554).

The next in order of date of the seven manuscripts is one in the Colebrooke collection in the India Office Library. (No. 1461). It is on paper, and contains 101 leaves, closely written in Bengali characters, with ten or eleven lines to a page. The first four folia are by a different hand from the rest of the manuscript. It was copied by the S'ūdra Kavicandra in S'āka 1510 (i.e. 1588), and euologises the Bhattacārya family.<sup>1</sup> The literary activity of the great Smärta Bhattacārya, Raghunandana, is dated between 1520 and 1570 A.D. by Mr. Kane,<sup>1</sup> while Monmohan Chakaravarti (J. A. S. B., N. S., xi, pp. 351-357) places him between 1510 and 1565 A.D. It is possible that this copy was made for one of his descendants, or even for him.

The next manuscript of Dāna-Kalþatara in point of age is one in the Library of the Royal Asiatic Society of Bengal, bearing the number 10236. It is on paper, the leaves are marked 17-24 and 1-8, with ten to eleven lines to a page. It is a fragment and deals only with *pātrāpātra-nirūpaņam*. It bears the date Samvat 1658 (1601 A.D.).

I discovered in January 1939 in the Junior Bhonsle Mahāraja's Library at Nagpur a legibly written paper manuscript in Nāgari script. It had lost the first two leaves, dealing with pp. 1-4 infra. On last leaf it states that it was copied by

<sup>1</sup> History of Dharmavästra, I, p. 419.

<sup>1</sup> See p. 313 infra.

Govinda in Samvat 1735 (i.e. 1688 A.D.). As this manuscript came to light after the book had been printed, its readings are now presented in Appendix G (pp. 383-412, *infra*).

Pandit R. Anantakṛṣṇa S'āstrī secured from Benares for the University Library at Lahore a manuscript of this kāṇḍa, and drew my attention to the manuscript early in 1938.<sup>1</sup> It bears the stock No. 8162. Its readings are collected in Appendix A (pp. 315-330, *infra*). On the fly leaf it bears the Samvat 1778 (*i.e.* 1722 A.D.)

The Sarasvatibhavan at Benares has five loose folia dealing with a *dånaprayoga* from the *Krtya-Kalpataru*. It presented no special readings.

<sup>1</sup> His letter to me is dated 15-1-1938. He had also secured a manuscript of the Tirthabayaa for the Library of the Punjab University.

## NOTE D

## LIST OF WORKS ON DANA

- " An asterisk denotes that the work has been printed.
- Denotes that a transcript now exists in the Adyar Library.

A. Parts of Nihandhas dealing with Dana

- \* Dana-Kalpataru of Laksmidhara (c. 1110 A.D.).
- \* Danasagara of Ballalasena (c. 1168 A.D.); partially printed.
- \* Dānakhaņda of Hemādri (c. 1270 A.D.); part of Caturvargacintāmani (pr. Bibliotheca Indica, and Prabhākari and Co., Benares).
- + Danaratnakara of Candesvara (c. 1300 A.D.).
- <sup>1</sup> Dănaratna or Dănavivekoddyota of Madanasimha, (c. 1425 A.D.) part of Madanaratnapradipa.
- Danasara of Dalapati (part of Nrsimhaprasada) c. 1500 A.D.
- <sup>\*</sup> Dănakriyākaumudī of Govindānanda (c. 1500 A.D.), part of his Kaumudī series (Bibliotheca Indica, 1903).

Dânatatva of Ragunandana (Jayaswal's Catal, 200) c. 1550 A.D. Dânasaukhya of Țodarmal (c. 1580 A.D.), part of Saukhya series Danakautuka of Nandapandita (c. 1600 A.D.) part of Harivamsavilāsa.

- Dana-Kamalākara of Kamalākara Bhatta (c. 1625 A.D).
- <sup>a</sup> Dănamayākha of Bhaţţa Nilakaŋţha (c. 1625 A.D.) part of the Bhagavanta-Bhāskara.
- † Dănaprakāsa of Mitra Misra (c. 1625 A.D.), part of the Vīramitrodaya.
- Danakaustubha of Anantadeva (c. 1650 A.D.), part of Smptikaustubha.
- Dāna-hīrāvalīprakāsa of Divākara, son of Bhāradvāja Mahādeva (c. 1685 A.D.), part of Dharmasāstra-sudhānidhi.

- Danaratnakara of Bhattarama (c. 1675 A.D.) part of Anapaviveka.
- Dānaratna of Maņirāma Dīkşita (c. 1160 A.D.) part of Anüpavilāsa or Dharmāmbodhi.
- Dana-bhāgavata of Varņi-Kuberānanda, protege of Rāņā Samgrāma Singh (c. 1500 A.D.).
- Dăna-părijăta of Ananta Bhatta son of Năgesa Bhatta (c. 1625 A.D.) part of Părijăta series.

B. Treatises on Dana

Danakauda (said to be extracted from Rudra-Yamala)

- Dănacandrikă of S'rinătha Ăcăryacudămani (c. 1500 A.D.) Calcutta Sanskrit College, II, 556, 563).
- Danacandrika of Gautama (B., 3. 92).
- Dānacandrikā of Jayarāma (L: 2102) "Abstract of Hemādri" (Kane).

\* Danacandrika of Divakara (Kale) ; pr. Bombay.

Danacandrika of Nilakantha (Hiralal, 2176-2178).

Danacandrika of Vrindavana (N.W., 136; N.P. iii, 26.).

Danacandrikāvali of S'rīdharapati (Kielhorn, 74).

Danadarpana cited by Raghunandana (Oxf., 292).

Danadinakara of Kamalākara (L., 180 ; B., 3, 90).

Dånadinakara of Diväkara son of Dinakara (K. 180).

Danadidhiti of Nilakantha son of Bhāskara (Aufrecht, III, 54).

Danadipavali (Haraprasad, Rep. Search., 1895-1900, p. 15).

Dánadipavákyasamuccaya (Peterson, I, 116).

- Danadharma-vyākhya by Arjunamisra (Varendra Res. Socy., Rajshahi).
- Danadharmaþrakriva of Bhavadeva Bhatta, son of Krsnadeva of Mithila (L. 1834) prior to 1600 A.D. (Mitra, Notices of MSS., v, 144; Jayaswal, 188-189).
- Danapañjika of S'üryasarman, composed under orders of Navaraj Simha (Peterson, V., 177; Jayswal, 187, 195).
- Dânapañjî of Ratnäkara Thäkkura (summary of Dânasāgara), L., 2002; Petrson, I, 116, 111, 387).
- Dănapaddhati of Rāmadatta, cousin of Candes'vara, and minister of the Karnāta king Nysimha of Mithilā, c. 1350 A.D.; (Mack. 33; I. O. Cat. iii, 1714).

128

Dānapaddhati by Gāgā Bhatta (Visvesvara Bhatta), c. 1650 A.D. (Hīrālāl, 2183; Bikanir, 2422).

Danaparikşā of S'rīdhara Misra (Kāşmīr, 24).

Danapārijāta of Kşemendra (L. 2822).

Danapradipa by Mādhava son of Vişņu (Hīrālāl, 2184; Nep. Cat. Haraprasād, 1238).

Danaprayoga by Bhattoji (L. 4161).

Dānamanjarī by Vrajarāja (N.W. 164),

- Dānamanohara by Sadāsiva (c. 1679 s.D.); B, 3, 92; Bikanir New List, 1971.
- + Dānavākyasamuecaya of Yogīsvara (anterior to 1300 A.D.) (B, 3, 92; Kh., 73; Adyar, I, p. 111).

Danaväkyävali of Vidyäpati Thakkura, composed at the instance of Queen Dhiramati wise of Nysimhadeva of Mithila (c. 1400 A.D.) L., 1830; Bikanir, N.L., 2003; Jayaswal, 192, 194; Hirālāl, 2193. It is sometimes attributed to Queen Dhīramati herself.

Dānavākyāvali by Vīresvarasūnuh (i.e.) Caņdesvara, c. 1300 A.D.; Oudh, 516.

Danaviveka cited by Hemādri and by Nilakantha ; Khatma, 3.

Danovyāsa cited by Candesvara in Dānaratnākara (I.O. Cat. Eggeling, p. 412).

Dānaviveka by Bhānūji Dīkşita son of Bhattoji Dīkşita (c. 1650 A.D.); Peterson, VI, 83; Hīrālāl, 2194-5.

Danasagara by Kamadeva Maharaja (of Mithila ?) L., 2179.

Dănasăra or Aghabādava of Visvesvara Bhatta (Baroda Oriental Institute, 7129), the author of Madanapărijāta (c. 1380 A.D.)

Danarnava composed for Queen Dhīramati (c. 1400 A.D.); Madras Orl. MSS. Lib., 3209.

Dánoddyota by Krsnaräma (N.W., 106, 174).

Mahādānapaddhati of Rūpanārāyaņa (I.O. Cat., p. 550) cited by Vācaspati Misra (c. 1450 A.D.).

Mahādānanimaya of Bhairavendra of Mithilā (supposed to have been composed by Vācaspati Misra; Haraprasād, Cat., 36, 122. Ulwar, Catl. 1413).

Tulādānavidhi of Nārāyaņa Bhațta, son of Rāmesvara (c. 1550 A.D.).

Frinted by C. Subbarayadu at the Vasania Press, Adyar, Madras, India.

॥ श्रीः ॥

श्रीमछक्ष्मीधरविरचितः

# कृत्यकल्पतरुः

# दानकाण्डम्

मङ्गळाचरणम्

ॐ नमो विव्रराजाय निर्विव्रफलदायिने।

येनाऽविच्छेदवेदध्वनिहतकलिभिः' ओत्रियाणां पुरीभिः<sup>\*</sup> फुल्लाब्जामोदमाचन्मधुकरमुखरव्योमभागैस्तडागैः। चके घात्री पवित्रा विभववितरणैरर्थिवाञ्छातिरिक्तैः स श्रीमानेष लक्ष्मीधर इह तनुते पश्चमं दानकाण्डम् ॥

प्रतिज्ञा ( विषयनिर्देशः )

दानस्वरूपमाचष्टे देयादेयविवेचनम् । पात्राणां ऌक्षणं सम्यक् महादानानि षोडरा ॥

The I. O. Ms. contains six leaves in the beginning belonging to a Nyāya work. work begins from the 6th leaf.

A. S. B. Ms. begins : প্রাৰ্থায়ান-The Ms. is torn.

1 A. S. B., इतकलित:

2 A. S. B., golf:

## कृत्यकृत्पतरौ

अत्र' पर्व्वतदानानि गुडघेन्वादिकानि च । तथा हेमगवीदानं <sup>2</sup>दानं च वृषभस्य च ॥ दानं कृष्णाजिनस्याऽपि भूमिदानमतः परम्<sup>3</sup> । सुवर्णदानमप्यत्र विद्यादानं वदत्यसौ ॥ कल्पदानं <sup>4</sup> तिथौ दानं दानं नक्षत्रलक्षितम् । अन्नदानमथाऽऽरोग्यदानं वक्ति द्विजोत्तमः ॥ अन्नदानमथाऽऽरोग्यदानं वक्ति द्विजोत्तमः ॥ अभयस्य तथा दानं <sup>8</sup>वदत्येष सुपुण्यधीः । तथा प्रकीर्णदानानि वापीकूपसरोविधिम् ॥ आरामस्य प्रतिष्ठां च दानमाश्रयलक्षणम् । दानकाण्डेऽत्र पर्वाणि कमाद्वाविंद्यातिर्मता ॥

1 Lost in A. S. B. 2 I. O., प्रदान for दान च 3 A. S. B. and I. O., अनन्तरम् 4 I. O., रूप्यदान 5 A. S. B. and I. O., वर्णयस्पेष अथ दानधर्मः

तत्र व्यासः महाभारते'

वर्णानामाश्रमाणां च चातुर्वणे युधिष्ठिर । दानधर्मं प्रवक्ष्यामि यथा व्यासेन भाषितम् ॥ यहदासि विशिष्टभ्यो यचाऽश्नासि दिने दिने । तत्ते वित्तमहं मन्ये शेषं कस्याऽपि रक्षसि ॥ यइदाति यदश्नाति तदेव धनिनो धनम्। अन्ये मृतस्य कीडन्ति दारैरपि धनैरपि ॥ अहन्यहनि याचन्तमहं मन्ये गुरुं यथा। मार्जनं वर्षणस्येव यः करोति दिने दिने ॥ आयाससारलब्धस्य<sup>3</sup> प्राणेभ्योऽपि गरीयसः । गतिरेकैव वित्तस्य दानमन्या विपत्तयः ॥ किं धनेन करिष्यन्ति देहिनो भङ्घरश्रियः । यदर्थं धनमिच्छन्ति तच्छरीरमशाइवतम् ॥ यदि नाम न धर्माय न कामाय न कीत्त्रेये। यत् परित्यज्य गन्तव्यं तद्धनं किं न दीयते ॥ जीविते" यस्य जीवन्ति विप्रा मिन्राणि वान्धवाः ।

1 A. S. B. omits महाभारते

2 A. S. B., बक्ष्यसि

3 A. S. B. and I. O., आयासवत

4 A. S. B. is defective here.

## कृत्यकव्पतरी

F 1

सफलं जीवितं तस्य आत्मार्थे को न जीवति ॥ किं कायेन सुप्रष्टेन बलिना चिरजीविना । यन्न सत्वोपकाराय तज्जीवितमनर्थकम् ॥ ग्रासादर्द्धमपि ग्रासमर्थिभ्यः किं न दीयते। इच्छानुरूपो विभवः कदा कस्य भविष्यति ॥ किं देहेन सुपुष्टेन सुपुष्टमपि यास्यति। अदाता पुरुषस्त्यागी 'स्वधनं त्यज्य गच्छति ॥ दातारं कृपणं मन्ये सतोऽप्यर्थं न सुञ्चति । पाणिनां सति "मतेव्ये यः कृतार्थों मुतो न सः ॥ अकृतार्थस्य यो मृत्युरन्तरं प्रलयो हि सः । अनाहूतेषु यदत्तं यच दत्तमयाचितम् ॥ भविष्यति युगस्यान्तस्तस्याइन्तो न भविष्यति । मृतवत्सा यथा गौवें तृष्णा छध्वा न दुझते ॥ परस्परस्य' दानानि लोकयात्रा न धर्मवत्। अष्टष्टमइतुते दानं दृष्ट्वा चैव न रहयते ॥ पुनरागमनं नास्ति तस्य दानमनन्तकम् ।

मत्स्यपुराणे

न्यायेनार्ऽजनमर्थानां वर्द्धनं चाऽभिरक्षणम् । सत्पात्रप्रतिपत्तिश्च सर्वशास्त्रेषु पव्यते ॥

- 1 I. O. and A. S. B., अनमुख्य
  - 2 From मत्तेव्य to मृत्युरन्तरम् in the next line the matter is missing in A. S. B.
  - 8 The is missing, in A. S. B.
- 4 A. S. B., सन्येकम्

#### दानस्वरूपम्

अथ दानस्वरूपम्

तन्न देवलः

अथातो दानविधिं व्याख्यास्यामः । अर्थानामुदिते पात्रे श्रद्धया <sup>।</sup>प्रतिपादितम् । दानमित्यभिनिर्दिष्टं व्याख्यानं तस्य वक्ष्यते ॥

'उदिते' शास्त्रप्रतिपादिते ।

द्विहेतुः षडधिष्ठानं षडङ्गं षड्विपाकयुक् । चतुःप्रकारं त्रिविधं त्रिनादां दानमुच्यते ॥ नाऽल्पत्वं न बहुत्वं वा दानस्याऽभ्युदयावहम् । श्रद्धा भक्तिश्च दानानां वृद्धिक्षयकरे हि ते ॥ धर्ममर्थं च कामं च ब्रीडाहर्षभयानि च । अधिष्ठानानि दानानां षडेतानि प्रचक्षते ॥ पात्रेभ्यो दीयते नित्यमनवेक्ष्य प्रयोजनम् । केवलं धर्मबुद्धा यद्धर्मदानं तबुच्यते ॥ प्रयोजनमवेक्ष्यैव प्रसङ्गात् यत् प्रदीयते । तद्धदानमित्याहुः इहैकफलहेतुकम् ॥ स्त्रीयानम्रगयाक्षाणां प्रसङ्गाद्यत्प्रदीयते । अनहेंषु<sup>2</sup> च रागेण कामदानं तबुच्यते ॥

1 A. S. B., प्रतिपादनम् 2 I. O. and A. S. B., वाइतेषु

## कृत्यकल्पतरी

संसदि बीडया 'श्रुत्या योषिद्भयो यत् प्रदीयते । अयाचितश्चेत्तइानं वीडादानमिति स्मृतम् ॥ हड्ढा प्रियाणि अत्वा वा हर्षवचत्प्रदीयते । हर्षदानमिति प्राहुः दानं तद्धर्मचिन्तकाः॥ आकोशानर्थहिंस्राणां प्रतीकाराय यद्भयात् । दीयते \*सपकर्तृभ्यो भयदानं तदुच्यते ॥ दाता प्रतिग्रहीता च श्रद्धा देयं च धर्मयुक्। देशकालै। च दानानामङ्गान्येतानि षड्विदुः ॥ अपापरोगी धर्मात्मा दित्सुरव्यसनः शुचिः। अनिन्यजीवकर्मा<sup>5</sup> च पड्भिर्दाता प्रशस्यते ॥ त्रिश्रहः" कुरावृत्तिश्च घुणाऌः सकलेन्द्रियः । विमुक्तो योनिदोषेभ्यो ब्राह्मणः पात्रमुच्यते ॥ सौमुख्याचतिसम्प्रीतिरर्थिनां' दर्शने सदा। सत्कृतिश्चाऽनस्या च तदा अद्वेति कीत्र्यते ॥ अपराबाधमल्लेशं "स्वयलेनाऽर्जितं धनम् । स्वरूपं वा विपुलं वाऽपि देयमित्यभिधीयते ॥

- Thus I. O.; अल्पवालॉऽवॅभ्यः प्रयाचित्तवर्धभ्यो यरप्रदीयते is the corrupt reading of Udaipur Ms.
- 2 I. O., प्रयाचितवेत्
- 3 A. S. B., सिंहानां
- 4 I. O., चापकर्तुभ्यः
- 5 Whole line missing in A. S. B.
- 6 L.O., त्रिशुल्कः
- 7 L.O., 明計
- 8 I. O. and A. S. B., प्रयत्नेन

यच यहर्लभं द्रव्यं यस्मिन् कालेऽपि वा पुनः । दानाहीं देशकाली तो स्यातां ओष्ठी न चाऽन्यथा॥ अवस्थादेशकालानां पात्रदात्रोश्च सम्पदाम् । हीनं चाऽपि भवेच्छ्रेष्ठं श्रेष्ठं वाऽप्यन्यथा 'भवेत ॥ दुष्फलं निष्फलं हीनं तुल्यं विपुलमक्षयम् । षड्विपाकयुगुद्दिष्टं षडेतानि विपाकतः ॥ नास्तिकस्तेनहिंसेभ्यो जाराय पतिताय च। पिद्युनभ्रूणहन्तूभ्यः प्रदत्तं दुष्फलं भवेत्<sup>2</sup>॥ महदप्यफलं दानं श्रद्धया <sup>अ</sup>परिवर्ज्जितम् । परवाधाकरं दानं परमप्यल्पतां बजेत् ॥ यथोक्तमपि 'यदानं चित्तेन कलुषेण तु"। तेन" सङ्कल्पदोषेण दानं तुल्यफलं भवेत् ॥ युक्ताङ्गैस्सकलैः षड्भिदानं स्पाद्रिपुलोदयम् । अनुकोशवशाइत्तं दानमक्षयतां वजेत् ॥ ध्वमाजस्त्रिकं<sup>7</sup> काम्यं नैमित्तिकमिति कमात्। वैदिको दानमार्गोऽधं<sup>®</sup> चतुर्द्धा वर्ण्यते द्विजैः ॥ प्रपारामतडागादि सर्वकालफलं ध्रवम् ।

1 Udaipur Ms., लभेत

2 I. O., लमेत्

3 I. O. and A. S. B., परिषतितम्

4 I. O. and A. S. B., 414

5 I. O., बा

6 A. S. B., तचु

7 I.O., बाजसिक

8 I. O. and A. S. B., बेदिके: दानमागॉडपि

#### हत्यकल्पतरो

e

तदाजस्निकमित्याहुः दीयते यद्दिने दिने ॥ 'अपत्यविजयैइवर्यस्त्रीवालार्थं यदिज्यते । इज्यासंज्ञन्त तदानं काममित्यभिधीयते ॥ कालापेक्षं 'कियापेक्षमन्वापेक्षमिति स्मृतौ'। चिधा नैमित्तिकं प्रोक्तं सहोमं होमवर्जितम् ॥ नवोत्तमानि<sup>5</sup> चत्वारि मध्यमानि विधानतः । अधमानीति होषाणि त्रिविधत्वमिदं विदुः ॥ अन्नं दधि मधु त्राणं गोस्रक्माइवदन्तिनः । दानान्युत्तमदानानि<sup>6</sup> उत्तमद्रव्यदानतः ॥ विद्यादाच्छादनावासपरिभोगौषधानि च । दानानि मध्यमानीति मध्यमद्रव्यदानतः ॥ उपानत्प्रेंखदानानि छत्रपात्रासनानि च । दीपकाष्ठफलादीनि चरमं बहुवार्षिकम् ॥ बहुत्वादनुजातानां संख्या 'दोषेषु नेष्यते। अधमान्यवशिष्टानि सर्वदानान्यतो विदुः ॥ इष्टं दत्तमधीतं "च विनइयत्यनुकीर्त्तनात् ।

1 I. O. and A. S. B., अपत्यविजयैस्वर्य

- 2 I. O. and A. S. B., जाम्यसिलमिर्थांगरे
- 8 A. S. B., त्रियापेक्षम्
- 4 A. S. B., स्पृतम्
- 5 A. S. B., न बोत्तमानि
- 6 I. O., and A. S. B., दानायुत्तम
- 7 A. S. B., देशेषु नेक्ष्यते
- 8 I. O. चा; the whole s'loka is missing in A. S. B.; Udaipur Ms. is corrupt and reads श्री क शोचनाभ्यां in the second line.

[ ?

इलाघातुशोचनाभ्यां च भन्नतेजा विपद्यते ॥ तस्मादात्मकृतं पुण्यं न वृथा परिकीर्त्तयेत् । शुक्तवानिति तं 'प्राहुस्तमेवं कृतवादिनः ॥ एवं<sup>\*</sup> सर्वगुणोपेतमुक्तदोषैः <sup>2</sup>विवर्जितम् । इह<sup>\*</sup> कीर्ति वदान्याख्यां स्क्रीतान् भोगान् त्रिविष्टपे । दानं अद्धां तृतीयेऽपि जन्मनि प्रसवोत्तमे ॥ सर्वेषामपि दानानां अन्नदानमनुत्तमम् । कोऽन्योऽस्ति प्राणदादस्माद्विशिष्टो नाऽन्नदात् परः ॥ अन्यायाधिगतां दत्वा सकलं वसुधामपि । अद्धावर्जमपात्राय न किश्चित् गतिमाप्नुयात् ॥ प्रदाय 'सानुमूर्त्ति च अद्धाभक्तिसमन्वितम् ।

'द्विहेतुः' वक्ष्यमाणअद्वाभक्तिरूपहेतुभेदेन। 'अधिष्ठा-नानि' आश्रयाणि। 'देयं' तत्वेन देयं द्रव्यम्। 'धर्मयुक्' धर्म-युक्तम् । न्यायार्जितमित्यन्यः । 'पापरोगो' राजयक्ष्मादयः । 'सकलेन्द्रियः' अविकलेन्द्रियः । 'दुष्फलं' विपरीतफलम् । 'परं' श्रेष्ठम् । 'अनुकोज्ञो' दया। 'परिभोगसाधनं' <sup>ड</sup>लद्वा-

- 1 I. O., ते आहुः तमेव इतवादिनः
- From here there is a big gap up to देन देन on page 11, which is filled up in the text from I. O.
- 2 A. S. B., नियमित:
- 8 A. S. B., तम् प्रतम्
  - 4 A. S. B., शाकमुषि वा
  - 5 A. S. B., गतांसनादि

1]

कृत्यकल्पतरी

सनादि । 'बहुवार्षिकं' बहुनि वर्षाणि प्राप्तं 'धरातलमिति यावत् । एतेनोत्तममपि जीर्णतां प्राप्तमधमं भवति । 'श्राघा' प्रशंसा, <sup>2</sup>'बुथावक्ता' प्रयोजनव्यतिरेकेण । 'प्रसवोत्तमे' प्रसूयतेऽनेनेति 'प्रसवः' कुलम् । तस्मिन्नुत्तमे ।

मनुः

अद्येष्टं च पूर्तं च निस्वं कुर्यात् प्रयन्नतः । अद्धाकृते <sup>3</sup>द्यक्षये ने भवतः खागतैर्धनैः ॥ दानधर्मं निषेवेत नित्यमैष्टिकपौर्तिकम्<sup>\*</sup> । परितुष्टेन भावेन पात्रमासाद्य शाक्तितः ॥ यत्किञ्चिदपि दातव्यं याचते <sup>8</sup>चाऽनसूयया । उत्पत्स्यते हि तत्पात्रं यत्तारयति सर्वतः ॥

'स्वागतैः' न्यायार्जितैः। 'ऐष्टिकं' इष्टी यज्ञे यद्दीयते दक्षि-णादि। ''वृहिर्वेदि च यद्दानं तत् पौर्तिकं'' इति मेधातिथिः।

याज्ञवल्क्यः

# गोभूतिलहिरण्यादि पात्रे दातव्यमचिंतम् । नाऽपात्रे विदुषा किश्चिदात्मनः श्रेष इच्छता ॥

A. S. B., दुरातनन्त्रि
 A. S. B., दलाषा, प्रवंसा दृथा रक्षादिप्रबोजनव्यतिरेकेण, प्रसवोत्तमे
 A. S. B., अभ्युदये
 A. S. B., पूर्तिकम्
 A. S. B., नाइनस्ट्रया

1 A. S. B., लिमितेष

यमः यब वाचा प्रतिज्ञातं कर्मणा नोपपादितम् । तद्धनं ऋणसंयुक्तं इह लोके परत्र च ॥ सप्त जातान्नरो हन्यात् वर्त्तमानांश्च सप्त च । अतिकान्तान् सप्त हन्यादप्रयच्छन् प्रतिश्चतम् ॥ प्रतिश्चताप्रदानेन दत्तस्याऽऽच्छेदनेन च । जन्मप्रभृति यत्पुण्यं तत्सर्वं तस्य नइयति ॥

याज्ञयलक्यः देयं प्रतिश्चतं चैव दत्वा नाऽपहरेत् पुनः ।

दातव्यमिति यद्दानं दीयतेऽनुपकारिणे । देशे काले च पात्रे च तदानं सात्विकं विदुः ॥ यत्तु प्रत्युपकारार्थं फलमुद्दिश्य वा पुनः । दीयते च परिक्तिष्टं तदानं राजसं विदुः ॥ अदेशकाले यदानमपात्रेभ्यः प्रदीयते । असत्कृतमवज्ञातं तत्तामसमुदाहृतम् ॥

महाभारते

दातव्यं प्रत्यहं पात्रे 'निमित्ते सविशेषतः । याचितेनाऽपि दातव्यं अद्धापुतेन शक्तितः ॥ येन येन हि भावेन यद्यदानं प्रयच्छति । तेन तेन हि भावेन प्राप्नोति प्रतिषुजितः ॥ 'येन येन हि भावेन' राजसतामसादिना ।

8 I. O., नास्ति कः

1 I. O. and A. S. B., पालकम् 2 I. O. omits तथा

योऽर्चितः प्रतिग्रह्णति योऽर्चयित्वा प्रयच्छति । ताबुभौ बसतः स्वर्गे विपरीते विपर्ययः ॥

ब्राह्मणस्य च यद्देयं सान्वयस्य च नास्ति सः<sup>3</sup>। सकुल्पे तस्य निनयेत्तदभावेऽस्य बन्धुषु ॥ यदा तु न सकुल्यः स्यान्न च सम्बन्धिबान्धवाः। दचात्सजातिशिष्येभ्यस्तदभावेऽप्सु निक्षिपेत् ॥

<u>गौतमः</u> प्रतिश्चत्याऽप्यधर्मसंयुक्ताय न दचात् ॥

तथा<sup>2</sup> संश्चत्य यो न दित्सेत याचित्वा यश्च नेच्छति । उभावदृतिनावेतौ मृषा पापमवाप्नुतः ॥

ब्राह्मणं स्वयमाहूय भिक्षार्थे कृराष्ट्रत्तिकम् । ब्र्यान्नास्तीति यः पश्चात्तं विचाद् ब्रह्मघातकम्॥

आशां कृत्वा खदातारं दानकाले निषेधकम् । दत्वा सन्तप्यते यस्तु तमाहुईब्रह्मधातिनम्' ॥

**छ**त्यकरूपतरौ

[ 1

महाभारते

नारदः

यमः

6 I. O. and A. S. B., प्रदोयते

5 I. O. omits this बाक्स

4 I. O., सम्बा

8 I. O., दिबङ्गाः

2 I. O., तत्र

1 I. O. omits 47

कृते मयच्छते" गत्वा त्रेतायां दीयते गृहे । द्वापरे प्रार्थयति च कलौ चाऽनुगमान्विते ॥ सर्वेच गुणवद्दानं इवपाकादिष्वपि स्मृतम् । देशे काले विधानेन पात्रे दत्तं विशेषतः ॥

बृहस्पतिः

'अनुपहत्य' पीडामनुत्पाद्य । 'असदृभ्यो' निन्दिते-भ्यः । 'तुल्यः' अनिन्दितः । गुणवत उत्तमं फलम् ॥

स तु प्रेत्य धर्न खब्ध्वा पुत्रपौत्रैः सहाऽइनुते ॥ परं चानुपहत्येह दानं दत्वा विचक्षणः । सुखोदयं सुखोदर्क प्रेत्य वै लभते घनम् ॥ योऽसङ्खः' प्रतिग्रह्याऽपि पुनः सद्भ्यः प्रयच्छति। आत्मानं संकर्म कृत्वा परांस्तारयते हि सः ॥ तस्मात्तुल्यविशिष्टेभ्यो दानंै दद्यात्प्रयव्नतः" । विद्यातपस्समुख्या" हि तारयन्ति द्विजोत्तमाः ॥

दानं हि बहुमानाचो गुणवद्भ्यः प्रयच्छति ।

दानकाएडे दानस्वरूपम्

मन्त्रादिदोषात्' होमे तु तपसीन्द्रियदोषतः । न्यूतता स्यान्न दाने तु अद्धायुक्ते भवेत्कचित् ॥

88

देशतः कालतः शौचतः सम्यक् प्रतिग्रहीयात्

इति दानानि प्रतिपादयति । 'देशतः' अयगगादौ । 'कालतः' ग्रहणादौ । 'शौचतः' स्तानादिना ।

दक्षः

आपस्तम्बः

दानं च विधिवहेयं काले पात्रे गुणान्विते।

\*उदकस्तुतिमभिधाय हारीतः

तस्मादाईरबोक्य दयादालभ्य वा ।

'अबोध्य' प्रोक्षणं कृत्वा । 'आलभ्य' सोदकेन पाणिन स्प्रष्ट्वा ।

आपस्तम्बः

सर्वाण्युदकपूर्वाणि दानानि यथा श्रुतिविहारे ।

'बिहारे' यज्ञे अन्बाहार्यदानादी । 'यथाश्चति' यावदेव श्चनं तावदेव कुर्यान्नोदकपूर्वकतादिनियम इत्यर्थः ।

1 Line omitted by Udaipur Ms., I. O. and A. S. B.

2 I. O., महोतभूत

3 I. O., बाराणस्वादी

4 Passage corrupt; corrected following I. O.

गौतमः

स्वस्तिवाच्य भिक्षादानमप्पूर्व 'दद्याञ्चिषु चैवंधर्मसु<sup>\*</sup>

शातातपः

अभिगम्य तु यद्दानं यब दानमयाचितम् । विद्यते सागरस्यान्तस्तस्याञ्न्तो नैव विद्यते ॥ प्रच्छन्नानि च दानानि ज्ञानं च निरहंकृतम् । तपाांसि च सुगुप्तानि तेषां फलमनन्तकम् ॥

यमः3

यतीनां परमो धर्मस्त्वनाहारो वनौकसाम् । दानमेव ग्रहस्थानां शुश्रूषा ब्रह्मचारिणाम् ॥ यतीनां परमो धर्मों यद्योगेनाऽऽत्मदर्शनम् ।

1 Udaipur Ms. अन्यूर्थ

2 I. O. and A. S. B., wify

B I. O. and A. S. B transpose the two lines and ascribe them to यम

6 A. S. B., त्वकुटुम्बाविरोधेन

5 I. O., अदेवं स्यादतोऽन्यथा

4 I. O., जीवतीऽस्थ

8 A. S. B and I. O., तज्जेष्

2 I. O., प्रतिरूपकम्

1 A. S. B. and I. O., ex.

कुटुम्बस्याऽविरोधेन<sup>®</sup> देयं दारसुताइते । नाऽन्वये सति सर्वस्वं यबाऽन्यस्मै प्रतिश्चतम् ॥

याज्ञवल्क्यः

कात्यायनः

बृहस्पतिः'

मनुः

सर्वस्वगृहवर्ज्यन्तु कुटुम्बभरणादिकम् । यद्र्व्यं तत्स्वकं देयं <sup>5</sup>न देयं स्यात्ततोऽन्यथा ॥

राक्तः परजने दाता स्वजने दुःखजीविनि । मध्यापातो विषाखादः स धर्मप्रतिरूपकः<sup>2</sup> ॥ भृत्यानामुपरोधेन यः करोत्यौर्ध्वदैहिकम् । तद्भवत्यशुभोदर्क<sup>3</sup> \*जीवतोऽपि स्तस्य च ॥

कुटुम्बभक्तवसनाइेयं यदतिरिच्यते । मध्वास्वादे विषं पश्चादातुर्द्धमॉऽन्यथा भवेत् ॥

अथ देयादेयानि

'अन्वये' सन्ताने ।

दक्षा

सामान्यं याचितं न्यासमाधिर्दाराश्च तद्धनम् । अन्वाहितं च निक्षेपः सर्वस्वं चाऽन्वये सति ॥ आपत्स्वपि न देयानि नव वस्तूनि पण्डितैः । यो ददाति स मुढात्मा प्रायश्चित्तीयते हि सः<sup>1</sup> ॥

'सामान्यम्' अनेकस्वामिकम्"। 'याचितं' संव्यवहारा-धैं याचित्वा आनीतं बस्तालङ्कारादि। 'न्यासः' ग्रहस्वा-मिने दर्शयित्वा तत्परोक्षमेव<sup>3</sup> ग्रहजनइस्ते<sup>4</sup> ग्रहस्वामिने समर्पणीयमिति द्रव्यस्थापनम्। 'तद्धनं' <sup>क</sup>दारधनम्। 'अन्वाहितं'<sup>6</sup> यदेकस्य इस्ते निहितं द्रव्यं तेनाप्यनु पक्षा-दन्यहस्ते<sup>7</sup> स्वामिने <sup>8</sup>देहीति निहितम्। 'निःक्षेपो' ग्रहस्वा-मिनः समक्षं द्रव्यस्थापनम् ।

## कात्यायनः

# विकयं चैव दानं च न "नेयाः स्युरनिच्छवः ।

- 1 I. O., TR: for R #:
- 2 I. O., स्वम् for स्वामिन्स्
- 3 I. O., परोशतः
- 4 I. O., हस्तेन
  - 5 I. O. omits दारधनम्
  - 6 I. O., अलाहितम्
- 7 A. S. B and I. O., अन्यस्य हस्ते
- 8 I. O. omits देहीति निहितम्
- 9 A. S. B., न देगाः

2]

## **छ**त्यकस्पतरौ

दाराः मुत्राश्च सर्वस्वमात्मनैव' तु योजयेत् ॥ आपत्काले तु कर्तव्यं दानं विक्रय एव च<sup>2</sup> । अन्यथा न प्रवर्तेत इति <sup>3</sup>शास्त्रेषु निश्चयः ॥

"आपत्काले तु कर्तव्यं दानं विकय एव "वे"ति "स्वकी यविकयेच्छुदारादिविषयम् । यत्तु दाराणां 'आपत्स्वपि न देयत्वमि'ति° दक्षेणाऽदेयत्वमुक्तं <sup>7</sup>तत्स्वदानविकयेच्छु-दारादिविषयम्<sup>8</sup>।

# वसिष्ठः

शुक्रज्ञोणितसम्भवः पुरुषो मातापितृनिमित्तकस्तस्य प्रदानविकयपरित्यागेषु मातापितरौ प्रभवतः। न त्वेकं पुत्रं दब्यात् प्रतिग्रह्णीयाद्वा। स हि सन्तानाय °पूर्वेषाम् <sup>10</sup>न तु स्त्री पुत्रं दब्यात्प्रतिग्रह्णीयाद्वाऽन्यज्ञाऽनुज्ञानाङ्गर्त्तुः।

#### यमः

## परिभुक्तमवज्ञातमपयांशमसंस्कृतम् ।

1 I. O., आत्मन्येव

2 I. O., at for a

3 I.O., शास [वि] विश्वयः

4 I. O., 可 for 可

5 I. O., स्वदान

6 I. O., न देवानीति

7 J. O., विकेसानिच्छु

8 A. S. B and I. O., दारविषयम्

9 I. O., सर्वेपास्

10 I. O. omits 7 3

यः प्रयच्छति विप्रेभ्यस्तद्रस्मन्यवातष्ठते' ॥

'परिसुक्तं' ग्रहीतोपभोगं बस्त्रादि । 'अपर्याप्तं' स्वका-र्याक्षमं जरहवादि ।

रामायणे

नावज्ञाय प्रदातव्यं किञ्चिद्वाँ केनचित् कचित्।

अवज्ञया ैतु यहत्तं दातुस्तदोषमावहेत् ॥

द्यातातपः\*

वेदविकयनिर्दिष्टं स्त्रीषु पद्मार्जितं धनम् । अदेयं पितृदेवेभ्यो यद्य क्लीबादुपागतम् ॥

'वेदविकयनिर्दिष्टं' वेदविकयेण<sup>®</sup> च धनेन निर्दिइयते यत् तत्तथा । 'स्त्रीषु यचार्जितं' <sup>®</sup>स्त्रीव्यापारोपजीवनेन यहुव्धम् ।

वृद्धशातातपः

# द्रव्येणाऽन्यायसब्धेन यः करोत्यौर्द्धदेहिकम् । न स तत्फलमाप्नोति तस्यार्थ्यस्य दुरागमात् ॥

1 Udaipur Ms. reads wrongly मस्तान्यबतिष्ठते

- 2 I. O., बारेकबित्
- 8 I. O., ft for g

4 I. O. has this verse after the verse of vannay: below.

5 A. S. B. and I. O., वेदविकवेग लच्चमेतदिति वजिदिस्वते

6 I. O. interpolates and between आधित and जीव्यापार

यमः

सुवर्णरजतं ताम्रं यतिभ्यो यः प्रयच्छति । न तत्फलमवाप्रोति तत्रैव परिवर्त्तते ॥ 'तत्रैव परिवर्त्तते' पारलौकिकं न भजते' इत्यर्थः ॥ देवलः

पकमन्नं ग्रहस्थस्य वानप्रस्थस्य गोरसः² । वृत्तिश्च<sup>३</sup> भैक्ष्यवृत्तिभ्यो न देयं पुण्यमिच्छता ॥

'बृत्तिः' भिक्षातिरिक्तं वर्त्तनम्।

तथा

न इग्रिय "घ्तं दयात् स्वस्ति क्षीरं <sup>5</sup>तिलान् दथि। न इग्रित् प्रतियह्णीयात्तेषामन्यन्निवेदयेत् ॥ गोरसं काश्चनं क्षेत्रं गास्तिलान्मधुसर्पिषी । तथा सर्वानिमांश्चापि<sup>5</sup> चाण्डालेभ्यो न दापयेत् ॥

'तेषाम्' हविरादीनाम् ॥

दाङ्कलिखितौ

कृसरपायसापूपदधिमधुघृतकृष्णाजिनानि शृद्रेभ्यो न

1 I. O., न भवति

2 I. O., गोरसाः

3 I. O., ग्रसिं च मैझ्यन्सीनां

4 L. O., इसिर्देयात्

ठे I. O., एतं मधु for तिलान् द्धि

6 A. S. B an dI. O., सबान रसांश्वापि

\$o

- 5 I. O., जीर्पनिमॉबनिर्मुकः
- 4 I. O., 电轴 能
- 3 A. S. B., दकिणा तीषा ; I. O., दक्षिणा रनेता
- 2 A. S. B. and I. O., विभक्त
- 1 A. S. B., नोपइन्ते ; I. O., नोपाइते

पापदः पापमामोति नरो ठक्षगुणं सदा। पुण्यदः पुण्यमामोति शतशोऽथ सहस्रशः॥ तथा पात्रविशेषेण दानं स्यादुत्तरोत्तरम्। गुरुमातृपितृत्रह्मवादिनां दीयते तु यत्॥ तछक्षगुणितं विद्यात् पुण्यं वा पापमेव वा।

नन्दिपुराणे

कल्मषं ब्राह्मणे दल्वा दाता चात्यद्युभां गतिम् । जीणों <sup>क्र</sup>निर्मोकनिर्म्युक्तः पत्नगेन्द्रः क्षितौ यथा ॥

यमः

बहुभ्यो न प्रदेयानि गौगेंहं इायनं स्त्रियः । विविक्तदक्षिणा<sup>2</sup> त्वेषां<sup>3</sup> दातारं तारयन्ति हि ॥ एका<sup>4</sup> एकस्य दातव्या न बहुभ्यः कथञ्चन । सा तु विक्रयमापन्ना दहत्यासप्तमं कुल्स् ॥ देवतानां गुरूणात्र मातापित्रोस्तथैव च । पुण्यं देयं प्रयत्नेन नाऽपुण्यं चोदितं क्राचित् ॥

अङ्गिराः

दयात् । 'नोपाकृतं कित्रित्।

दानकाण्डे देयोवयानि

यमः'

देवमाल्यापनयनं देवागारसमृहनम् । माल्यप्रदानं<sup>2</sup> देवानां गोप्रदानसमं स्मृतम् ॥ अर्चनं चैव विप्राणां द्विजोच्छिष्टापकर्षणम् । पादशौचप्रदानं च अकल्यपरिचारणम् ॥ पादाभ्यङ्गप्रदानं च नात्रसंवाहनं तथा । गवां कण्डूयनं चैव ग्रासदानाभिवन्दने<sup>4</sup> ॥ भिक्षादीपप्रदानं च तथैवातिथिपूजनम् । एकैकस्य फलं प्राह गोप्रदानसमं यमः ॥

'अकल्यपरिचारणं' रोगिचिकित्सा । 'गात्रसंवाहनं' अङ्गमर्दनम्।

हारीतः

असद्द्रव्यप्रदानं अस्वग्र्थं यच दत्वा परितप्यते तदा-ऽदानमफलम्, यचोपकारिणे ददाति तन्मात्रपरिशिष्टम्<sup>5</sup>, यच सोपधं ददाति अभ्याश्रावितमल्पफलम्<sup>5</sup>, यचापात्राय ददाति अनिष्टदानं भवति, यच दत्वा परिकीर्त्यते, यच्च स्मयदान मासुरं, यचाऽश्रद्धया ददाति कोधाद्राक्षसम् , यचाऽऽकुइय

1 A. S. B. and L. O. supply यम:--देवसाल्य etc.

2 A. S. B and I. O., सपनं सर्व.

3 I.O., 981288

4 I. O., अभिगन्दने

5 I. O., पारेक्रिड

6 I. O., अफ़ब

ददाति दत्वा चाऽऽकोशति असत्कृतं पैशाचम्, यबावज्ञातं ददाति दत्वा चाऽवज्ञायते' मुमूर्षुस्तत्तामसम्, यबाप्राकृतो<sup>\*</sup> ददाति <sup>अ</sup>एते दानोपसर्गाः। यैरुपस्षष्टं दानमसिद्धमसम्ब-द्वमस्वर्ग्यमयशस्यं "अध्ववमफलं वा।

'तदाऽदानम्' तस्मिन्नेव सङ्कल्पकाले<sup>®</sup> दीयमानद्रव्यास-मर्पणम् । 'उपकारिणे' प्रत्युपकारसमीइयेत्यर्थः । 'तन्मात्रं' यावदत्तं तावन्मात्रम् । 'सोपधं' स्नेहाद्युपाधिसहितम् । 'अ-भ्याआवितं' लोकप्रतीत्यर्थं<sup>®</sup> प्रख्यापितम् । 'आनिष्टदानं' रात्रवे दानम् । 'स्मयदानं' स्मयो न माद्यगोऽन्यो दाताऽस्ती-त्येवंविधो भावविद्योपः<sup>7</sup> । तेन भावविद्येषेण यद्यानम् । 'अप्राकुतो' मन्त्रादिः ।

## शातातपः

# प्रश्नपूर्वं तु यो दयादू ब्राह्मणाय प्रतिग्रहम् । स पूर्वं °निरयं याति ब्राह्मणस्तदनन्तरम् ॥

- 1 A. S. B., अबजागीते
- 2 A. S. B., sight
- 3 A. S. B. interpolates before एते 'अध्रुवफल भवति अल्पफल वा तई अदानम्'।
- 4 I. O., अधुबकलं भवत्व फलं
- 5 I. O., संकल्पाकाले
- 6 I.O., प्रसिष्मर्थ
- 7 L. O., विद्येषतः
- 8 I. O., नरकन्

3]

## कृत्यकस्पतरी

[:

'मइनपूर्व''अमुं खण्डं बहु वा स्वर्वलितं(?) यदि पठ-सि तदा तव तावददामीति प्रइनपूर्वम् ।

यमः2

अवमानेन यो दयाद् ग्रहीयाचः प्रतिग्रहम् । ताबुभौ नरके मग्नौ वसेतां शरदां शतम् ॥

मनुः

यज्ञोऽन्टतेन क्षरति तपः क्षरति विस्मयात् । आयुर्विप्रापवादेन दानं च परिकीर्त्तनात् ॥

शातातपः

मा ददस्वेति यः<sup>3</sup> कुर्याद्वव्यग्नौ ब्राह्मणेषु च । तिर्थ्यग्योनिदातं गत्वा चाण्डालेष्वभिजायते ॥

यमः

कन्याप्रदाने यज्ञे वा खन्यस्मिन् धर्मसङ्कटे । विप्तमाचरते यस्तु तमाहुर्झेक्षघातकम् ॥ स्नातानामनुलिप्तानां लालसानां मनीषिणाम् । नरस्तु मूढभावेन विप्तकृत्\* ब्रह्मघातकः ॥

 A. S. B and I. O. have after, प्रस्तपूर्व 'यवस्ववितमसुं वेदभाग' पठसि तदा तवेद' ददामी/ति ज्यवस्थापूर्वम् ।
 यग is not mentioned in A. S. B. and I. O.
 A. S. B and I. O., ज़्याहल्यग्नी
 I. O., त्रिष्ण्यं स्वात् दानकाराडे देयादेयानि ।

लोकास्तस्य खन्तरन्तो भवन्ति॥

1 I. O., पुरे वाऽथ

स्तस्य व्यन्तरन्तो भवन्ति ।

अधीयानः पण्डितम्मन्यमानो यो विद्यया हन्ति यद्याः परेषाम्। त्रस<sup>2</sup> गते नाऽऽचरते ब्रह्महत्यां

मध्यस्थस्येह विप्रस्य योऽनूचानस्य भारत । वित्तं हरति दुर्बुद्धिस्तं विद्याद् ब्रह्मघातकम् ॥ चक्षचा विप्रहीणस्य पङ्गलस्य जडस्य च। हरेत यो वै सर्वस्वं तं विद्याद् ब्रह्मघातकम् ॥ आश्रमे वा 'पुरे वाऽपि ग्रामे वा यदि वा बने। अग्निं समुत्स्जेत्कोपात्तं विद्याद् ब्रह्मघातकम् ॥

2 A. S. B and I. O have sigured sized sigeral aller-

महाभारते

तथा-

2]

ब्राह्मणानां समेतानां सर्वेषां पठतामपि । विव्रमाचरते यस्तु तमाहुईस्रधातकम्॥

# अथ 'पात्राणां लक्षणम्

तत्र यमः

द्गीलं संबसता ज्ञेपं शौचं संव्यवहारतः । प्रज्ञा <sup>3</sup>सङ्कथनात् ज्ञेया त्रिभिः पात्रं परीक्ष्यते ॥ 'सङ्कथनं' सुह्रहावेन विद्याकथा ।

याज्ञवल्क्यः

तपस्तप्त्वाऽस्टजद्वसा ब्राह्मणान् वेदगुप्तये । तृष्त्यर्थं पितृदेवानां धर्मसंरक्षणाय च ॥ सर्वस्य प्रभवो विद्याः ञ्चताध्ययनद्यालिनः । तेभ्यः क्रियाः पराः ञ्रेष्ठास्तेभ्योऽप्यध्यात्मवित्तमाः ॥ न विद्यया केवल्या तपसा वाऽपि पात्रता । यत्र वृत्तमिमे चोभे तद्धि पात्रं प्रकीर्तितम् ॥

वसिष्ठः

स्वाध्यायाख्यं योनिमन्तं प्रज्ञान्तं वैतानस्थं पापभीदं बहुज्ञम् । स्त्रीषु क्षान्तं धार्मिकं गोशरण्यं व्रतैः क्लान्तं ताद्द्शं पात्रमाहुः ॥ 'योनिमान्' प्रज्ञास्तकुलोद्भवः । 'वैतानास्थः' अग्निहो-

1 A. S. B. and I. O., पात्रापात्रवक्षणम्

2 I. O., तत्र इति नास्ति

3 A. S. B and I. O., संकथनाव ; Udaipar Ms. has युकथनाव

- 5 I. O., प्यानयुक्ताः 6 A. S. B., पुननिर्देशन आप्ताः

- 2 I. O., दाता बज्बा

3 I. O., स्वाध्यायवान, 4 A. S. B., खब्रताब

- 1 A. S. B., बान्त: for संबत:

क्षान्तो दान्तः सत्यवादी कृतज्ञः । वृत्तिग्लाना गोहितो गोवारण्यो दाता यच <sup>2</sup>त्राह्मणः पात्रमाहुः ॥ स्वाध्यायविन्नियमवांस्तपस्वी ध्यानवित्तमः । क्षान्तो दान्तः सत्यवादी विग्रः पात्रभिहोच्यते ॥ विद्यावन्तअ ये विप्राः \*सुहत्ताश्च तपस्विनः । सत्यसंयमसंयुक्ताः \*शान्तिमन्तो जितेन्द्रियाः ॥ पुनन्ति° दर्शनं प्राप्ताः किं पुनः सङ्गतिं गताः ।

यमः

तथा

ये ऽक्षान्तदान्ताः अतपूर्णकर्णाः जितेन्द्रियाः प्राणिवधे निवृत्ताः । प्रतिग्रहे सङ्कचिताग्रहस्ता-स्ते ब्राह्मणास्तारयितुं समर्थाः ॥

विद्यायुक्तो धर्मशीलः प्रशान्तः

रण्यः गोषु शुश्रूषारतः' ।

3] त्रादिकर्मपरः । 'खीषु क्षान्तः' स्त्रीविषये 'संयतः । 'गोदा-

दानकाण्डे पात्राणां लक्षणम् ।

#### **इत्यक**ल्पतरी

[ a

तेषां 'दत्वा च सुक्त्वा च प्राप्नुयुः परमां गतिम् ॥ दत्वा द्विजाय द्युद्धाय दाता याति द्युभां गतिम् । विद्यातपःशील्वांश्च सन्तारयति नेतरः ॥ वेदेषु<sup>®</sup> च समिद्धेषु हुतं विप्रमुखादिषु । सन्तारयति दातारं महतः किं <sup>3</sup>द्विषादपि ॥

महाभारते

साङ्गांश्च चतुरो वेदान् योऽधीते ्च द्विजर्षभः । षड्भ्योऽनिष्टत्तः कर्मभ्यः <sup>5</sup>सत्पात्रसृपयो विदुः ॥ 'षड्भ्योऽनिष्टत्तः' अध्ययनादिषट्कर्मनिरतः ।

वसिष्ठः

किश्चिद्वेदमयं पात्रं किश्चित्पात्रं तपोमयम् । पात्राणामपि तत्पात्रं शृद्वान्नं यस्य नोदरे ॥

सम्बर्त्तः

# ओजियाय दरिद्राय अधिने च विशेषतः । यद्दानं दीयते तस्मै तद्दानं° शुभकर्मणि ॥

1 A. S. B. and I. O., दत्वा च भुकत्वा, but Udaipur Ms. reads wrongly च दत्वा वितत्काच.

2 I. O., बेदेन्थनसमिदेषु ; A. S. B., बेदेषु च सम्रदेषु

3 I. O., फिल्बियादाप

4 A. S. B., \$ for =

5 I. O., तं पात्रं

6 A. S. B. and I. O., SHARTAR

5 A. S. B. and I. O., afteri

4 I. O., अयते याममात्राणि

8 A. S. B., न तु गूसी; L. O., न तु इल्यं

2 A. S. B., स्वभूच ; I. O., सुभूच

1 A. S. B.,दानच्यासप्रथमे ; I. O., दानाध्याय

'ओषधयः' अत्राऽन्नानि ।

वेदविद्याव्रतस्नाते ओत्रिये ग्रहमागते । कीडन्त्योषधयः सर्वाः यास्यामः परमां गतिम् ॥

द्यातातपव्यासौ

<u>वाने व्यासः</u> एकोऽपि<sup>5</sup> वेदविद् सुङ्के षट्कर्मनिरतः शुचिः । दातुः फलमसंख्येयं जन्म जन्म तदक्षयम् ॥

तथा शातातपो<sup>1</sup> दानवर्षप्रथमे वेदपूर्णसुखं विप्रं <sup>2</sup>प्रसुक्तमपि भोजयेत् । अनन्तर्षं<sup>3</sup> निराहारं षड्रात्रसुपवासिनम् ॥ दर्भाः कृष्णाजिनं मन्त्रा ब्राह्मणाश्च विशेषतः । अयातयामान्येतानि<sup>4</sup> नियोज्यानि पुनः पुनः ॥

किञ्चिद्वेदमयं पात्रं किञ्चित्पात्रं तपोमयम् । असङ्कीर्णं च यत्पात्रं तत्पात्रं तारयिष्यति ॥ 'असङ्कीर्णं च'योन्यादिसङ्करदोषरहितम् ।

दानकाण्डे पात्राणां लक्षणम्

3]

व्यासः

Гэ

यमः

अहिंसानिरतो नित्यं जुह्रानो जातवेदसम् । स्वाध्यायनिरतो' दाता स वै ब्राह्मण उच्यते ॥ श्रुतं प्रज्ञानुगं यस्य प्रज्ञा वैव श्रुतानुगा । असंभिन्नार्थमर्यादः स वै ब्राह्मण उच्यते ॥ अर्जनरपूर्विकास्तिस्नः सावित्रीर्यश्च <sup>2</sup>वीक्षते । चरितब्रह्मचर्यश्च<sup>3</sup> स वै श्रोत्रिय उच्यते ॥ आशिषोऽप्यर्धयुजां च प्रसङ्गं न करोति यः । निष्ट्त्तं<sup>4</sup> लोभमोहाभ्यां तं देवा ब्राह्मणं विदुः ॥ सत्यं दानं क्षमा शीलमादृशंस्यं दया घृणा । हृइयन्ते यत्र लोकेऽस्मिस्तं देवा ब्राह्मणं विदुः ॥

'तिस्रो' महाव्याहृतीरिति शेषः। 'आशिषः' आशीर्वा-दान् । अर्थार्थं घनलाभाय 'पूजा' फलपुष्पादिदानेन । 'प्रसङ्घः' अत्यासक्तिः ।

देवलः

मात्रश्च ब्राह्मणश्चैव ओत्रियश्च ततः परः । अनूचानस्तथा भ्रूण ऋषिकल्प ऋषिमुनिः ॥ इत्येतेऽष्टौ समुद्दिष्टा ब्राह्मणाः प्रथमं श्रुतौ । तेषां परः परः श्रेष्टो विद्यावृत्तविरोषतः ॥

1 A. S. B. and I. O., सदारनिरत:

2 I. O., and A S. B., बिन्दति

8 I. O., ज्रह्मचर्यं च

4 A. S. B., लिइसो

fo

ब्राह्मणानां कुले जातो जातिमात्रो यदा भवेत । अनुपेतः क्रियाहीनो मात्र इत्याभिधीयते ॥ एकदेशमतिकम्य वेदस्याऽऽचारवानृजुः'। स ब्राह्मण इति प्रोक्तो निर्वृतः सत्यवाक् घुणी ॥ एकां शाखां सकल्पां वा 'षड्भियोंगैरधीत्य वा । षट्कमैनिरतो विप्रः ओत्रियो नाम धर्मवितु ॥ वेदवेदाङ्गतत्वज्ञः शुद्धात्मा पापवर्जितः। दोषं ओत्रियवत् प्रोक्तः सोऽन्चान इति स्मृतः ॥ अनूचानगुणोपेतो यजस्वाध्याययन्त्रितः । भ्रूण इत्युच्यते शिष्टैः शेषभोजी जितेन्द्रियः॥ वैदिकं \*लौकिकं चैव सर्वज्ञानमवाप्य यः। आअमस्थो वशी नित्यमुषिकल्प इति स्मृतः॥ ऊर्द्वरेतास्तपस्युग्री नियताशी "न संशयी। शापानुग्रहयोः शक्तः सत्यसन्धो<sup>®</sup> भवेदषिः ॥ निभृतः" सर्वतत्वज्ञः कामकोधविवर्जितः। ध्यानस्थो निष्कियो दान्तस्तुल्यसृत्काञ्चनो मुनिः ॥ एवमन्वयविद्याभ्यां वृत्तेन च समन्वितः।

1 This sloka is wanting in A. S. B.

2 I. O., पर्भिरकेः

3 A, S. B., भर्मतः for मर्मवित्

4 A. S. B., लोफिक बेदिकम

5 A. S. B., बीलसंबयी

6 L. O., सत्यभर्मा

7 A. S. B., निर्माः

#### कृत्यकल्पतरी

त्रिशुका नाम' विपेन्द्राः पूज्यन्ते सवनादिषु ॥ प्रतिग्रहमसद्भ्योऽपि कृत्वा विप्रो यथाविधि । निस्तारयति दातारमात्मानं च स्वतेजसा ॥ न छोके ब्राह्मणेभ्यो ऽन्यत्पचित्रं पुण्यमेव च । अशक्यं च द्विजेन्द्राणां नास्ति वृत्तिवतामपि<sup>2</sup> ॥ नियुक्तो<sup>3</sup> हव्यकव्येषु त्रिशुक्लो<sup>4</sup> ब्राह्मणो द्विजैः । अभिम्र्तश्च पूर्वीक्तैदोंषैः स्प्रष्टश्च नेष्यते<sup>5</sup> ॥

'एकदेशातिकमो' वेदस्य किंचिन्न्यूनस्याऽध्ययनम् । 'निभृतः'' शान्तः । 'लौकिकं' अर्जनादिज्ञानम्' । 'निष्टत्तं' निषिद्धकाम्यकर्मभ्यः। 'निष्क्रियः' अर्थार्जनादिकियारहितः । 'सवनादिषु' यज्ञादिषु 'अभिभूतः' अपकृष्टः । 'पूर्वोक्तैः' कुल-विद्याचरिः । 'दोषैः' उपपातकादिभिः ।

# वसिष्टः

यं न सन्तं <sup>®</sup>न चाऽसन्तं नाऽश्रुतं न बहुश्रुतम् । न <sup>®</sup>सुवृत्तं न दुई्वत्तं वेद कश्चित् स ब्राह्मणः ॥

1 I. O., त्रिश्चक्ता नाम ; A. S. B., त्रिषुक्णा नाम

2 A. S. B., इत्तवतामवि

3 I. O., सोकल्यो for नियुक्तो

4 A. S. B., त्रिषुक्लो त्रिषुको

5 I. O. and Udaipur Ms., नेप्लति ; A. S. B., नेप्लते

6 A. S. B., नियतः

7 I. O., अर्थादिज्ञानम्

8 I. O., न ना सन्ते

9 A. S. B., # सब्स

'सन्' 'विशिष्टाभिजनः। 'असन्' तद्विपरीतः । \*ब्राह्य-णोत्कर्षप्रकाशनं यो न करोति स पात्रमिति (तात्पर्यम्)\* ।

यमञातातपौ

तपो धर्मो दया दानं सत्यं \*शौचं स्वधीर्धुणा । विद्या<sup>®</sup> विज्ञानमास्तिक्यं एतद्राह्मणलक्षणम् ॥

वसिष्ठः

योगः<sup>6</sup> क्षमा दया दानं धर्मः सत्यं श्रुतं घुणा । विद्या विज्ञानमास्तिक्यं एतद्वास्रणलक्षणम् ॥

पैठीनसिः'

क्षमा दमा दया दानं धर्मस्सत्यं श्रुतिर्धृणा । विद्याविज्ञानमास्तिक्यं एतद्राह्मणलक्षणम् ॥ दाता सद्विद्यया युक्तश्चैतद्राह्मणलक्षणम् । कश्चित्<sup>®</sup> जूते तपो योनिः एतद्राह्मणलक्षणम् ॥

- 1 Udaipur Ms., reads wrongly विशेष्टोभिः बमः
- A. S. B. and L. O., give a better reading:-- तत्र एतेना-त्मोश्कर्षेणप्रकाधानम्
- 3 A. S. B. and I. O., add and and
- 4 I. O., ज्ञानं अतिः घृणा
- 5 A. S. B. and I. O., विधा विनवसस्तेयम्
- 6 A. S. B. and I. O., बोगस्तवो दया दाम सत्य शीर्च खुर्त छणा
- 7 A. S. B. and I. O., अधिकपाठीऽवम्
- 8 A. S. B. and I. O., supply this line which is missing in Udaipur Ms.

#### कृत्यकब्पतरी

विद्यातपोभ्यां यो हीनो जातिब्राह्मण एव सः । केचित्<sup>1</sup> विद्वानविद्वांश्च <sup>2</sup>ब्राह्मणो मेध्य एव सः ॥

परं उदैवतमपि च तत्।

वसिष्ठो यमश्च

द्वितीयश्चैके । "अश्रोचिया अनन्**चाना अनग्रयः शूट्र-**धर्माणो भवन्ति । मानवं चाऽत्र श्लोकसुदाहरन्ति ।

न<sup>6</sup> मुचा ब्राह्मणः कियाकृत्वः शीलो न दाम्भिकः । न <sup>6</sup>शूद्रप्रेषणं कुर्य्यात् न स्तेनो न चिकित्सकः ॥ अब्राह्मणोऽनधीयानो भैक्षमात्रं चरेद्विजः<sup>7</sup> । तं ग्रामं दण्डयेद् राजा <sup>8</sup>चौरवृत्तिप्रदो हि सः ॥

शातातपः

अन्नाह्मणास्तु षड्मोक्ता ऋषिः शातातपोऽव्रवीत् । आद्यो राजव्रतस्तेषां द्वितीयः क्रयविक्रयी ॥ तृतीयो बहुयाज्यश्च चतुर्थो ग्रामयाजकः ।

- 1 A. S. B. and I. O., 590
- 2 I. O., ब्राह्मणे सेष्यसानवः
- 3 A. S. B. and L. O., देवतमन्त्रिवत,
- 4 I. O., अक्षेत्रियान् अननुवाक्यान्
- 5 I. O., नाइन्च: प्राह्मणो भवति न उद्योखनः; A. S. B., नाइन्क् प्राह्मणो न वणिक् न कुशीलगः
- 6 L O., न शूइप्रेषणं कुर्वन्
- 7 I. O. and A. S. B., अमता क्रमधीयाना यत्र मैक्षचरा हिजाः
- 8 I. O., बीरमचअदो

पश्चमस्त्वधिभूस्तेषां' ग्रामस्य नगरस्य च ॥ अनागतस्तथा पूर्वां सादित्यां चैव पश्चिमाम् । नोपासीत द्विजः सन्ध्यां स <sup>3</sup>षष्ठोऽब्राह्मणः "स्मृतः ॥

'बहुयाज्यो' बहवो याज्या यस्य। 'भूतो' ग्रामस्य नगर-स्पेखन्वयः ।

वसिष्ठः

उदक्यान्वासते येषां 7ये च केचन मानवाः। कुलं वा ओत्रियं येषां सर्वे ते शुद्रधर्मिणः ॥ 'अन्वासते'" कर्मकाले समीप एव तिछन्ते ।

मनः

गोरक्षकान् वाणिजकान् तथा कारुक्र शीलवान् । प्रैष्यान् वार्द्धविकांश्चैव विप्रान् शृद्रवदाचरेत् ॥ ये व्यपेताः1º स्वकर्मभ्यः परपिण्डोपजीविनः ।

2 I. O. and A. S. B., अनागतां तु यः पूर्वा

7 I. O. and A. S. B. ये च केचिदनमय:

8 I. O., stell for was: 4 I. O., मत: for even:

obviously wrong.

8 Udaipur Ms., अज्यासते 9 I. O. and A. S. B.

10 Udsipur Ms., यो यजेत.

6 L O.

better with the explanation below.

5 I. O., इत्यन्वय:; the reading अत्रय: in Udaipur Ms, is

- 1 L. O. and A. S. B., पदमस्त मतस्तेषां, which accords

अथ मनुः

द्विजत्वमभिकाङ्घन्ति' तान् वै बाद्रवदाचरेत् ॥

यमः

सममब्राह्मणे दानं द्रिगुणं ब्राह्मणब्रुवे । प्राधीते शतसहस्रमनन्तं वेदपारगे ॥

4 A. S. B., समग्रिगुणसाहलं; L O., समं द्रिगुण-

6 Udaipur Ms. and L O., agui for fagui

8 I. O. and A. S. B., omit the sloka.

7 I. O. substitutes for the line प्राधीते इति साइस्रमनन्ते भूपालो. This is noted in A. S. B. as a variant.

5 A. S. B. and I. O., विद्यायामेवमेव हि

1 A. S. B. and I. O., अनुक्र्यन्ति

2 I. O., अह्यानसचैव न 3 I. O., फलमइनुरो

'अब्राह्मणो' राजमृत्यादिष्पड्विधः ज्ञातातपोक्तः ।

सममत्राह्यणे दानं °द्विगुणं ज्ञाह्यणहुवे । सहस्रगुणमाचायें? अनन्तं वेदपारगे ॥

मनुदक्षव्यासाः

दक्षः शतं<sup>4</sup> द्रिगुणसाहस्रं अनन्तत्र यथाकमम् । दाने फलविशेषस्स्यादित्येषामेवमेव<sup>®</sup> हि ॥

पान्नस्य हि विशेषेण <sup>2</sup>अदधानास्त एव च । अल्पं वा यह वा प्रेत्य दानस्य अप्राप्यते फलम ॥

6 Supplied by A. S. B. and I. O.

5 A. S. B. and I. O., # तच्छ्रवोऽमिहोश्रेण

4 A. S. B. and I. O., उद्दरगादिभिः

- 2 I. O., पुनः for स्पृतम्

- 1 A. S. B., बहुणं जालणे त्यतम्,

एवमन्विष्य दातव्यं सर्वदानेष्वयं विधिः॥ मातापितृविहीनं तु संस्कारैः \*त्राह्मणादिभिः । यस्त्थापयति तस्येइ पुण्यसंख्या न विद्यते॥ न" तपो ह्याग्निहोत्रेण नाऽग्निष्टोमेन लभ्यते । यच्छेयः<sup>6</sup> प्राप्यते पुंसा विप्रेण स्थापितेन वे ॥ 'ब्यसनं' राजचौराद्यपद्रवः । 'आपत्' दुर्भिक्षाग्र

3 A. S. B. and I. O., व्यसनापरणार्थं व इन्द्रम्बार्थं न याचते

दक्षः

यमः

3]

बृहस्पतिः

इन्द्रे समगुणं दानं बैइये त्रिगुणमुच्यते । षङ्घणं क्षत्रिये प्राहुर्विप्रे दरागुणं स्ट्तम्" ॥

व्यसनार्तस्य रक्षार्थं ब्राह्मणार्थं च गाचतः।

छन्ने समगुणं दानं बैइये तद्विगुणं स्मुतम् । क्षत्रिये त्रिगुणं प्राहुरनन्तं' व्राह्मणे स्मृतम् ॥ ओत्रिये चैव साहस्ं आचार्ये द्विगुणं ततः । आत्मज्ञे दातसाहस्रमनन्तं त्वग्निहोत्रिणि ॥

'प्राधीतः' प्रारब्धाध्ययनः ।

दानकारहे पात्राणा उत्तराम्

पद्रवः । आष्गेऽर्थशब्दोऽत्र निवृत्तिहेतुवचनः ।

मनुः

सान्तानिकं यक्ष्यमाणमध्वगं सार्ववेदसम् । गुर्वर्थं पितृमात्रर्थं स्वाध्यायार्थ्युपतापिनः ॥ नवैतान् स्नातकान् विद्याद्वाद्यणान् धर्मभिक्षुकान् । निःस्वेभ्यो देयमेतेभ्यो दानं विद्याविशेषतः ॥ एतेभ्यो हि द्विजाग्रत्वेभ्यो देयमन्नं सदक्षिणम् । इतरेभ्यो बहिर्वेदि कुतान्नं तु विधीयते ॥

'सान्तानिकः' सन्तानप्रयोजनविवाहार्थी । 'अध्वगः' अत्र क्षीणपाथेयः । 'सार्ववेदसः' सर्वस्वदक्षिणयज्ञकृत् । 'उपतापी' व्याधिपीडितः । 'विद्याविद्रोषत' इति, अल्प-विद्यायाऽल्पं, बहुविद्याय बह्वित्यर्थः ।

## गौतमः

गुर्वर्थनिवेशौषधार्थवृत्तिक्षीणयक्ष्यमाणाध्ययनाध्वसंयो-गवैद्दवजितेषु द्रव्यसंविभागे। बहि्र्वेदि भिक्षमाणेषु कृता-न्नमितरेषु' ।

'निवेशो'<sup>2</sup> विवाहः । 'वैइवजितः' सर्वस्वदक्षिणायै कृतविइवजिद्यागः । 'बहिर्वेदि' ग्रहणात्<sup>3</sup> एतेभ्यो बहि-

- 1 A. S. B., इलाभनितरेन्न:; citation corrupt in Mss; corrected.
  - 2 A. S. B., निवेशो विवाह:; Udaipur Ms. reads wrongly विशेषो, not found in the quotation.
  - 3 I. O. and A. S. B., महनात Udaipar Ms. बहिबेदमहाब

र्वेद्यपि धनमवइयं देयम् । अन्येभ्यस्तु 'अन्तर्वेद्येव धन-धान्यानियमः । बहिर्वेदि तु कृतान्नस्यैव ।

# यौधायनः

3]

ैंस्वब्राह्मणश्रोत्रियवेदपारगेभ्यः गुर्वर्धनिवेद्यौषधार्थवृ-त्तिक्षीणयक्ष्यमाणाध्ययनाध्वसंयोगवैद्दवजितेषु द्रव्यसं-विभागो यथाद्याक्ति कार्यो बहिर्वेदि भिक्षमाणेषु कृत्तान्न-मितरेषु ।

## आपस्तम्बः

भिक्षणे निमित्तमाचार्यो विवाहो यज्ञो मातापित्रोर्बु-भूर्षोऽईंतश्च नियमविळोपः । तत्र गुणान् समीक्ष्य यथा-शक्ति देयम् । इन्द्रियप्रीत्यर्थं तु भिक्षणमनिमित्तं न तदाद्रियेत ।

'बुसूर्षा'' भरणेच्छा । अईतअ नियमविलोपः । अघि-कारिणामावइयककर्मविलोपप्रसङ्गः ।

## विष्णुः

पुरोहितस्त्वात्मन एव पात्रम्"।

# यस्पैते पुरोहितादयः तस्पैव तेञ्न्यगुणरहिता अपि पुरोहितादित्वेनैव पात्राणि ।

- A. S. B. and I. O., अन्तर्वेधेवधनधान्यनियमः; Udsipur Ms. reads wrongly अझाधायेव
- 2 I. O., मुत्राह्मण
- 3 I. O., interpolates 304मिश्रेवम्
- 4 A. S. B., interpolates प्रोहित-स्वयुद्धितुपुत्रजामातरथ

दाने व्यासः

मातापितृषु यइत्तं आतृषु स्वसुतासु च । जायात्मजेषु' यद्त्तं सोऽनिन्दस्वर्गसंकमः ॥ पितुः शतगुणं दानं सहस्रं मातुरुच्यते । अनन्तं दुहितुर्दानं सोदर्ये दत्तमक्षयम् ॥

'मातापितृषु यइत्तमि'त्यादीनामयमर्थः−यत् प्राति-स्विकं विद्याधनादि° तइत्तं विशिष्टफलमित्यर्थः ।

दक्षः

मातापित्रोर्ग्रेरौ मित्रे विनीते चोपकारिणे । दीनानाथविशिष्टेभ्यो दातव्यं भूतिमिच्छता<sup>३</sup> ॥ अदत्तदाना जायन्ते परभाग्योपजीविनः ।

'उपकारिणि' परोपकारपरे । 'विनीतः' सुझिक्षितः । 'विद्यिष्टो' गुणातिइायेन । परभाग्योपजीवद्यीलिनः ।

संवर्त्तः

दानान्येतानि देयानि तथान्यानि च सर्वदाः । दीनान्धकृषणार्थिभ्यः अेयःकामेन धीमता ॥

विष्णुः

न दानं यशसे [ दयात् ] न भयान्नोपकारिणे । न नृत्त्यगीतशीलेभ्यो धर्मोऽयमिति निश्चयः ॥

1 I. O., जायापत्वोस्तु

2 Udaipur Ms., विधावसादि

3 I. O. and A. S. B., दर्स तु सफल भवेत्

'उपकारिणे' आत्मोपकारकाय प्रत्युपकारसमीइयेत्यर्थः। तथा तद्धनानि राजा ग्रह्णीयात् ।

## महाभारते

तद्रक्तास्तद्वना राजन् तद्रग्रहास्तद्व्यपात्रयाः । अर्थिनञ्च भवन्त्यर्थे तेषु दत्तं महाफलम् ॥ इतसर्वस्वहरणा निर्दोषाः प्रभविष्णुभिः । स्प्रहयन्ति स्वभक्तानां तेषु दत्तं महाफलम् ॥ इतस्वा इतदाराश्च ये विप्रा देशविष्ठवे । अर्थार्थमभिगच्छन्ति तेभ्यो दत्तं महत्फलम् ॥ तपस्विनस्तपोनिष्ठास्तथा भैक्षचराश्च ये । अर्थिनः किञ्चिदिच्छन्ति तेषां दत्तं महत्फलम् ॥

'तद्रक्ताः'' तदेव दीयमानं भक्तं अदनीयं येषां ते तथा । एवं तद्धनादिशब्दा अपि । 'स्वभक्तानां' स्वदत्तानाम् ।

# अथ शातातपपराशरौ

सन्निकृष्टमधीयानं ब्राह्मणं योऽप्यतिकमेत् । भोजने चैव दाने च दहत्यासप्तमं कुलम् ॥ <u>वसिष्ठव्यासशातातपपराशराः, बौधायनश्च</u> द्वितीये यस्य त्वेकग्रहे सूर्खो दूरे चापि बहुश्चतः । बहुश्चताय दातव्यं <sup>°</sup>न सूर्खस्य व्यतिक्रमः॥

- 1 A. S. B. and I. O., तद्वनाः; Udaipur Ms. reads wrongly तदुक्त
- 2 A. S. B. and I. O., नारित मूर्स

### कृत्यकल्पतरी

ब्राह्मणातिकमो नास्ति विप्रे वेदविवर्जिते । ज्वलन्तमग्निमुत्मुज्य न हि भस्मनि हूयते ॥

वसिष्ठः

यथा काष्ठमयो इस्ती यथा चर्ममयो मृगः । यख्र विप्रोऽनधीयानस्त्रयस्ते नामधारकाः ॥ विद्वद्वोज्यमविद्वांसो येषु राष्ट्रेषु खुज्जते । तान्यनावृष्टिमिच्छन्ति सहसा' जायते भयम् ॥

यमः

राजधानी यथा झून्या यथा कूपश्च निर्जलः । यथा हुतमनग्नौ वा तथा दत्तं द्विजे नरे" ॥

भविष्यपुराणे

यस्त्वासन्नमतिकम्य ब्राह्मणं पतिताहते । दृरस्थं भोजयेत् सूढो गुणाढ्यं नरकं व्रजेत् ॥ तस्मान्नाऽतिकमेत् प्राज्ञो ब्राह्मणान् प्रातिवेशिकान् । सम्बन्धिनस्तथा सर्वान् <sup>3</sup>दौहित्रमतिर्थि तथा ॥ भागिनेयं विशेषेण तथा बन्धून् गुहाधिपः । नाऽतिकामेन्नरस्त्वैतान्मूर्खानपि<sup>\*</sup> च गोपते ॥

A. S. B. and I. O., महडा
 A. S. B., अन्द्रते; I. O., अन्द्रभे
 A. S. B. and I. O., बौहित्रं विद्यति तथा
 I. O., समुर्खानपि

## अतिकम्य महारौद्रं रौरवं नरकं बजेत्।

ब्राह्मणोऽन्नाल्पविद्यः । 'मूर्खस्याऽतिकमे दोषाभावस्य 'नाऽमूर्खेब्यतिक्रम' इति व्यासादिभिरनभिधानात्। 'मूर्खा-नि'ति सम्बन्धिदौहिन्नादीनामेव विशेषणम् ।

### मनुः

पात्रभूतो हि यो विमः मतिग्रह्य मतिग्रह्म् । असत्सु<sup>3</sup> विनियुक्जीत तस्मै देयं न किश्वन ॥ सञ्चयं<sup>3</sup> कुरुते यख प्रतिग्रह्य समन्ततः । धर्मार्थं नोपयुंक्ते यो न तं हि सुखमानयेत् ॥ 'असत्सु' निषिद्वेषु व्यूतादिषु ।

### दक्षः

# विधिहीने तथा पात्रे यो ददाति मतिग्रहम् । न केवर्छ हि तद्याति रोषमप्यत्र नइयति<sup>4</sup> ॥

- Udaipur text corrupt; text follows A. S. B. and I. O. generally; but A. S. B. has व्यासादिभिः विधानात् instead of व्यासादिभिरनभिधानात्
- 2 A. S. B. and I. O., असला विनियुक्षीत; Udaipur Ms. reads wrongly असल्खाप न युजीत
- 8 A. S. B., अर्थ समयते वथ प्रतिग्रह्य समन्वतः । धर्मार्थं नोपयुष्के च न तं तत्करमर्चयेत् । असरम्र निषिद्धेषु ब्रुतादिषु । An alternative reading in I. O. for the last clause is न तं तक्षणमर्चयेत् 4 A. S. B., न केवलं हि तद्व्य्य्यं शेषमप्यस्य नस्वति ।

यमः

अवतानाममन्त्राणां जातिमात्रोपजीविनाम् । नैवां प्रतिग्रहो देयो न इाला तारयेच्छिलाम् ॥ अपविद्धान्निहोत्रस्य गुरोर्विप्रियकारिणः । द्रविणं तैर्न' दातव्यं सततं पापकर्मणः ॥ न प्रतिग्रहमईन्ति वृषलाध्यापका द्विजाः । शूद्रस्याऽध्यापनाद्विप्रः पतत्यत्र न संज्ञायः ॥

अत्र च व्रतमन्त्ररहितानां दाननिषेधो मन्त्रवद्ववादि-दानविशेषविषयः।

"मन्त्रपूर्णे" च यदानं अपात्राय प्रदीयते । दातुर्निकृत्तते इस्तं भोक्तुर्जिह्वां निकृत्तति" ॥

इति शातातपवचनात्।

"उपश्ववन्ति" दातारं गौरइवः काञ्चनं क्षितिः । अश्रोत्रियस्य वित्रस्य इस्तं दृष्ट्वा निराकृतेः" ॥

इति 'वसिष्ठवचनात् पुनः सद्विप्रविषयः, न पुनर्दानमा-त्रविषयः। अब्राह्मणब्राह्मणब्रुवादीनां दानमात्रस्य ''समम-ब्राह्मणे दानं द्विगुणं ब्राह्मणब्रुवे" इत्यादिचाक्यैर्दर्शितत्वात् ।

1 I. O., नेन for तेने

2 I. O., मन्त्रपूर्व

8 A. S. B. and L. O., उपसम्धन्ति

4 I. O., बसिष्टवचनाच व घनदानमात्रविषयः

## व्यासः शातातपश्च प्रथमे

नष्टशौचे व्रतञ्रष्टे विप्रे वेदविवर्जिते । रोदित्यन्नं दीयमानं किं मया दुष्कृतं कृतम् ॥ शौचहीनाश्च ये विप्रा न च यज्ञोपवीतीनः । हुतं दत्तं तपस्तेषां नइयस्यन्न न संशयः ॥ ऊषरे वापितं बीजं यच भस्मनि हूयते । कियाहीनेषु यद्त्तं 'वित्तनाशो विधीयते ॥ प्रस्तरे पतितं बीजं भिन्नभाण्डे च दोहनम् । भस्मन्यपि हुतं द्रव्यं <sup>2</sup>तद्वद्दानमसाधुषु ॥

यमः

यस्तु<sup>3</sup> लिङ्ग्यच्युतां वृत्तिमलिङ्गेभ्यः प्रयच्छति । घोरायां भ्रूणहत्यायां पच्यते नाञ्च संशयः॥

मनुर्विष्णुश्च प्रथमे

न वार्थपि प्रयच्छेत वैडालव्रतिके द्विजे । न<sup>4</sup> वकव्रतिके पापे नाऽवेदविदि घर्मवित्<sup>5</sup>॥ इाष्टेष्वेतेषु° दत्तं हि विधिनोपार्जितं धनम्।

1 A. S. B. and I. O., By

2 Udaipur Ms. reads तत्वज्ञाने समाण्तिषु

3 A. S. B., यस्तु खिष्युचितां इत्तिमलिग्रिभ्यः प्रयच्छति ; I. O., यस्तु निक्कथितां दृत्तिं लिगेभ्यः सम्प्रयच्छति

4 A. S. B. and I. O., नरकप्रतिके पापे

5 A. S. B., कांबित्

6 A. S. B., जिल्लाप

कृत्यकल्पतरो

ſ٩

दातुर्भवत्यनर्थाय परत्राऽऽदातुरेव च ॥ यथा ध्रवेनौपळेन निमज्जत्युदके नरः । दातृप्रतिग्रहीतारौ 'तथैवाऽज्ञौ निमज्जतः ॥

मनुर्विष्णुश्च<sup>°</sup>

धर्मवर्जी सदा ऌन्धः छाग्निको लोकदाम्भिकः । बैडालव्रतिको होयो हिंस्रः सर्वाभिसन्धकः ॥ यस्य धर्मध्वजो नित्यं <sup>3</sup>स्वर्गध्वज इवोच्छितः । प्रच्छन्नानि च पापानि बैडालं नाम तद्रतम् ॥ अल्पद्दष्टिर्निष्कृतिकः " स्वार्थसाधनतत्परः । दाठो मिथ्याविनीतश्च <sup>6</sup>वकद्वत्तिधरो द्विजः ॥ ये वकद्वतिनो विप्रा ये च मार्जारलिङ्गिनः । ते पतन्त्यन्धतामिस्रे तेन पापेन कर्मणा ॥

यमः

यः कारणं पुरस्कृत्य व्रतचर्यां निषेवते। पापं<sup>®</sup> व्रतेन प्रच्छाद्य बैडालं नाम तद्रतम् ॥ अर्थं च बिपुलं गृह्यं दत्वा लिङ्गं विवर्जयेत् ।

Udaipur Ms., तथा रातः
 A. S. B. and I. O., दितीनवर्णम्
 A. S. B., सुराज्यज
 A. S. B. and I. O., अघोराष्टिः नैकृतिकः
 A. S. B., नकनतपरो ; I. O., नकनतपरो
 A. S. B. and I. O.

### दानकाण्डे पात्राणां लक्षणम्

आश्रमान्तरितं वक्ष्ये' बैडालं नाम तद्रतम् ॥ प्रतिग्रह्याऽऽश्रमं यस्तु स्थित्वा तन्न न तिष्ठति । आश्रमस्य विलोपेन वैडालं नाम तद्रतम् ॥ दत्वोदकेन कन्यां तु कृत्वा चैव प्रतिग्रहम् । कृताधों नार्थवान् यश्च बैडालं नाम तहतम्। यतीनामाश्रमं "मत्वा प्रणमेत हि यः पुनः । यतिधर्मविलोपेन वैडालं नाम तद्भतम् ॥

दाने व्यासः

3]

ब्रह्मवीर्यसमुत्पन्नो अन्त्रसंस्कारवर्जितः । जातिमात्रोपजीवी तु न "भवेद्वाह्मणः स तु॥ गर्भाधानादिभिर्मुक्तः" तथोपनयनेन च । न कर्मकृत्न चाऽधीते<sup>®</sup> स भवेद्वासणहवः ॥

## स्मृतिः

# अन्नतौ वैदयराजन्यौ शुद्रश्चाञ्चाह्यणास्त्रयः।

1 I. O., रक्षेत् for मलो

वेदवतविहीनश्च ब्राह्मणो ब्राह्मणहुवः<sup>7</sup> ॥

8 A. S. B., ब्रह्मबीजससुरपची 4 A. S. B., भनेदझाखनः स तु 5 Udaipur Ms., ga for Ha

2 I. O., गत्ना प्रविद्येत and प्रयागमेल

6 Udaipur Ms, reads न कर्मछन् सुधीते

7 I. O. omits this half verse,

यमः'

यस्य वेदश्व वेदी च विच्छिचेते त्रिपुरुषम्। स वै तुर्बाह्मणो होयो यखेव वृषलीपतिः ॥

धूर्त्ते बन्दिनि मत्ते च क्रुवैद्ये कितवे हाठे ।

भाटचारणचौरेभ्यः दत्तं भवति निष्फलम् ॥

पङ्ग्वन्धवधिरा सूका व्याधिनोपहताश्च ये।

भर्त्तव्यास्ते महाराज न तु देयः प्रतिग्रहः ॥

इति <sup>4</sup>भट्टहृदयधरात्मजमहासान्धिविग्रहिकभट्टश्रील-क्मीधरविरचिते कृत्यकल्पतरौ दानकाण्डे

पात्रापात्रनिरूपणपर्व्व ॥

वक्षः

महाभारते

- I L O. cites an: here.
- 2 A. S. B. and I. O., महे, and डुवेरे; Udaipur Ma. reads miria
- 3 A. S. B. and I. O., चाटबारण
- 4 I. O. and A. S. B.

अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि महादानानुकीर्त्तनम् । दानधर्मेऽपि ैयत्प्रोक्तं विष्णुना प्रभविष्णुना ॥ सर्वपापक्षयकरं नुणां दुस्खप्ननाशनम् । यत्तु षोडशथा प्रोक्तं वासुदेवेन भूतले॥ पुण्यं पवित्रमायुष्यं सर्वपापहरं शुभस् । पूजितं देवताभिश्च ब्रह्मविष्णुशिवादिभिः ॥ आर्य तु सर्वदानानां तुलापुरुषसंज्ञकम् । हिरण्यगर्भदानं च ब्रह्माण्डं तदनन्तरम् ॥ कल्पपादपदानं च गोसहस्रं तु पश्चमम्। हिरण्यकामधेनुख हिरण्याइवस्तयैव च। हिरण्याद्वरथस्तद्वद्वेमहस्तिरथस्तथा ॥ पञ्चलाङ्गलकं तद्वद्वरादानं तथैव च । द्वादर्श विइवचकं च<sup>4</sup> ततः कल्पलतात्मकम् ॥ सप्तसागरदानं च रत्नधेनुस्तयैव च। महाभूतघटस्तद्वत् षोडदाः परिकीर्तितः ॥

8

अथ महादानानि

तत्र मत्स्यपुराणे

1 Anandāśrama edu., 1907, p. 557

2 A. S. B., यत्रोष्टम्

3 A. S. B. and I. O., संज़ितम्

4 a for w in printed मत्स्यपुराण

तथा'

यस्माद्विघ्नसहस्रेण महादानानि सर्वदा । रक्षन्ति देवताः सर्वा एकैकमपि भूतले ॥ एवामन्यतमं कुर्याद्वासुदेवप्रसादतः । न द्यक्यमन्यथा कर्त्तुमपि द्यकेण<sup>2</sup> भूतले ॥ तस्मादाराध्य गोविन्दसुमापतिविनायकौ । महादानमखं कुर्याद्विप्रैश्वैवाऽनुमोदितः ॥

तथा

अयने विषुवे पुण्ये व्यतीपाते दिनक्षये। युगादिषूपरागेषु तथा मन्वन्तरादिषु ॥ संकान्तौ वैधृतिदिने चतुर्दइयष्टमीषु च। सितपश्चदशी 'सर्वा द्वादशीष्वष्टकासु च ॥ यात्रोत्सवविवाहेषु दुस्स्वप्रेऽद्भुतदर्शने । द्रव्यव्राह्मणलाभे च अद्धा वा यत्र जायते ॥ तीर्थे चाऽऽयतने गोष्ठे कूपारामसरित्सु वा<sup>ड</sup> । यहे बाऽध वने वाऽपि तडागे रुचिरे तथा ॥ महादानानि देपानि संसारभयभीरुणा ।

- 1 Omitted by I. O.
- 2 A. S. B. and I. O., सकेन ; Udaipur Ms. has झूलेन, perhaps for दालिना. The printed book confirms सकेन
- 8 मत्स्य. 3. p. 558 has पर्य for सर्वो
- 4 A. S. B. and I. O., बजोत्सव so also printed text.
- 5 L O., = for an

अनित्यं जीवितं' यस्माद्रसु चाऽतीव चञ्चलम् ॥

केशेष्विव ग्रहीतस्तु मृत्युना धर्ममाचरेत्।

तत्र तुलापुरुषदानविधिः (१) यादितिधिमासाद्य<sup>°</sup> क्रत्वा ब्राह्मणवाचनम् ।

पुण्यादितिथिमासाद्य° कृत्वा ब्राह्मणवाचनम् ॥ षोडशारत्रिमात्रं<sup>3</sup> तु दश द्वादश वा करान् । मण्डपं कारयेद् <sup>4</sup>विद्वान् चतुर्भद्राननं बुधः ॥

'कृत्वा ब्राह्मणवाचनं' ब्राह्मणान् पुण्याहस्वस्तिवृद्धिद्रा-ब्दान् ॐकारपूर्वकान् त्रिर्वाचयित्वा, क्षत्रियादिस्तु यज-मानो निरोङ्कारान् स्वस्त्यादिद्याब्दान् बाचयेत् ।

"पुण्याहवाचनं दैवे ब्राह्मणस्य विधीयते ।

एतदेव निरोक्कारं "कुर्यात् क्षत्रियवैइययोः"॥

इति यमवचनात्। 'कर'श्चात्र कफोण्युपक्रमो मध्याङ्गुल्य-अपर्यन्तः। ''मध्याङ्गुलीकूर्परयोर्मध्यप्रामाणिकः कर" इत्य-ङ्गुलीसंयुक्तस्मरणात्। 'चतुर्भद्राननं' चत्वारि भद्राणि° आननानि यस्य सः।

- 1 A. S. B. and I. O., shift, but Udaipur Ms. has shaw
  - 2 I. O., पुण्यां तिथिमयासाय
- 3 I. O., बोबबारलिमात्रं हु; but Udsipur Ms. has बोबबार-स्मत्रिमात्रं तु
- 4 I. O., धीमान बतुर्भद्रालकं बुधः
- 5 I. O., जुमात्
- 6 A. S. B. and I. O., interpolate सोभवानि हाराणि

तथा

सप्तहस्ता भवेद्वेदिः मध्ये पत्र कराश्रया । तन्मध्ये तोरणं कुर्यात् सारदारुमयं ग्रुभम् ॥ कुर्यात् कुण्डानि चत्वारि चतुर्दिछु विचक्षणः । ( नमो भगवते वासुदेवायेति पूरणम्<sup>2</sup> ) <sup>3</sup>सुमेखलायोनियुतानि सम्यक्<sup>4</sup> सम्पूर्णकुम्भानि महासनानि । सुतान्नपात्रद्वयसंयुतानि सुयज्ञपात्राणि सुविष्टराणि ॥ हस्तप्रमाणानि तिलाज्यवूप-पुष्पोपहाराणि सुर्द्योभनानि । पूर्वोत्तरे <sup>5</sup>हस्तमिताऽथ वेदी यहादिदेवेदवरपूजनाय<sup>6</sup> ॥

"'ग्रहादि'इत्यादिशब्दोपात्ताश्चैते अधिदेवता ई्रवरा-दयः, प्रत्यधिदेवताः अग्न्यादयो, <sup>8</sup>विनायकशुक्रवाय्वाका-

- 1 मत्स्य. पु. p. 558
- 2 Line omitted by A. S. B. and I. O.
- 3 मत्स्य, पु. p. 558 has धमेखला
- 4 मतस्य. g. क्रयोत ; A. S. B. and I. O. have तथ
- 5 A. S. B. and I. O., हस्तिमिता च
  - 6 Udaipur Ms. reads gamf
  - 7 The entire passage in Udaipur Ms. is corrupt and is restored above.
  - 8 A. S. B. and I. O., guinten

6 Ibid, anothe the reading of L O.

5 मत्स्य, g. p. 558 Ibid, बालेनुदी

4 मत्त्य. पु. p. 558

3 I. O., सनणो: for सनजा:

2 मत्स्य. g. p. 558

1 अत्रार्चनमिति मुद्रितमत्स्यपुराणे ष्टष्ठे. 558

द्वारेषु कुम्भद्रयमत्र कार्यं स्रग्गन्धधूपाम्वररत्नयुक्तम् । <sup>5</sup>शाकेङ्गदीचन्दनदेवदारू-श्रीपर्णविल्वप्रियकाञ्जनानाम्<sup>e</sup>॥

अइवत्थोतुम्बरश्रक्षन्यग्रोधानां पूर्वपश्चिमदक्षिणोत्तरहा-रेषु यधाकमं तोरणानि कुर्यात् ।

द्वारेषु कार्याणि च तोरणानि चत्वार्यपि क्षीरिवनस्पतीनाम्\*।

'अर्चार्चनं' प्रतिमाप्जनम् । 'तत्रैव' ग्रहवेषाम् । 'लो-केशवर्णाः' लोकपालसवर्णाः पीतरक्तकृष्णनीलाञ्जननिभाः इवेतकृष्णहरितशवलाः<sup>3</sup> । 'पताकाः' पूर्वादिदिश्च ऐशान्या-न्तासु यथासंख्यं कार्या इत्यर्थः । 'किङ्किणिका' क्षुद्रघण्टिका ।

अर्चार्चनं' ब्रह्मशिवाच्युतानां तत्रैव कार्यं फलमाल्यवस्त्रैः । लोकेशवर्णाः परितः पताकाः मध्ये ध्वजः किङ्किणिकायुतस्स्यात्" ॥

शाश्च अहिवनी च मत्स्यपुराणे एव ग्रहयज्ञोक्ता बोद्धव्याः।

दानकाण्डे तुलापुरुषदानविधिः

### हत्यकस्पतरी

स्तम्भद्रयं इस्तयुगावखातं कृत्वा 'ऋजुं पश्चकरोच्छितं च<sup>2</sup>। तदन्तरं इस्तचतुष्टयं स्यात् अथोत्तराङ्गं च तदीयमेव॥

'श्रीपणीं' गम्मारी । 'प्रियको' वीजपूरकः' । 'उत्तराङ्ग' स्तम्भद्रयोपरिकाष्ठम् । 'तदीयं' स्तम्भसजातीयं काष्ठमयम् ।

> तदङ्गजातिश्च तुलाऽवलम्ब्या<sup>4</sup> हैमेन<sup>5</sup> मध्ये पुरुषेण युक्ता । दैर्घ्येण सा हस्तचतुष्टयं स्यात् पृथुत्वमस्यास्तु<sup>°</sup> दद्याङ्घलानि ॥

'पुरुषेण' विष्णुना तत्प्रतिमयेत्यर्थः । 'दशाङ्घलानी'-त्यत्र<sup>7</sup> अङ्घलिमानं तु इन्दोगपरिशिष्टोक्तम्—

"अङ्गुष्ठाङ्गुलिमानं तु यत्र यत्रोपदिइयते । तत्र तत्र वृहत्पर्वप्रन्थिभिर्लक्षयेत्सदा" ॥ सुवर्णपद्वाभरणा च कार्या सलोहपाशद्वयशृङ्खलाभिः ।

- 1 Ibid, to
- 2 A. S. B. and I. O., but Udaipur Ms. reads were generatured
- 8 L O., जोवक
- 4 A. S. B. and I. O., समामजातिश्व
- 5 I. O., हेमेन युक्ता पुरुषेण मध्वे
- 6 Udaipur Ms., अन्यन्तु
- 7 Udaipur Ms. reads. दशाहलादत्वर्भ ज्यहलमार्च

युता सुवर्णेन च रत्नमाला-विमूषिता माल्यविलेपनाभ्याम्॥

'सलोहपाशद्वयश्वङ्खलाभि' '( युंतेति ) सुवर्णधारणा-थै ( पुरुषधारणार्थं च ) फलकधारिणीभिलौंहपाशद्वया-बलम्बितश्वङ्खलाभिर्युता कार्येत्यर्थः ।

> चकं लिखेद्वारिजगर्भयुक्तं नानारजोभिर्भुवि पुष्पकीर्णम्<sup>2</sup>॥ वितानकं चोपरि पश्चवर्ण संस्थापयेत् पुष्पवने सन्नोभम्<sup>3</sup>॥ अथत्विजो विदविदश्च कार्य्याः स्वरूपवेषान्वयत्रीलयुक्ताः<sup>6</sup>। विधानदक्षाः पटवोऽनुकूलाः ये चाऽऽर्यदेशप्रभवा द्विजेन्द्राः<sup>6</sup>॥ युरुश्च वेदान्तविदार्यदेश-समुद्भवः शीलकुलाभिरूपः<sup>7</sup>। कार्यः पुराणाभिरतोऽतिदक्षः प्रसन्नगम्भीरसरस्वतीकः॥

1 I. O. Supplies words in brackets 2 मत्स्य. g. p. 558 3 A. S. B. and I. O., पुच्यफलोपशोसम्

4 Udaipur Ms., अम्यर्विनो

5 Udaipur Ms., वेशहनशीवयुकाः

6 Udaipur Ms., तिजेभ्य:

7 Udaipur Ms., शोमनशकियुकः

### **इ**त्यकस्पतरी

सिताम्बरः कुण्डलहेमसूत्रः केयूरकण्ठाभरणाभिरामः । पूर्वेण ऋग्वेदविदौ भवेतां यजुर्विदौ दक्षिणतश्च कार्यौ ॥ स्थाप्यौ द्विजौ सामविदौ च पश्चा-दाधर्वणावुत्तरतश्च कार्यौ । विनायकादिग्रहलोकपाल-वस्वष्टकादिव्यमरुद्वणानाम्' ॥ ब्रह्माच्युतेझार्कवनस्पतीनां स्वमन्त्रतो होमचतुष्टयं स्यात् । जप्यानि सूक्तानि तथैव चैषां अनुक्रमेणैव यथाऽनुरूपम् ॥

'वस्वष्टके'ति वस्वष्टकशब्देन वसूनामष्टानां मिलितानां देवतात्वम् । 'स्वमन्त्रतः' स्वस्वमन्त्रवेदैः ( वेदमन्त्रैः )। 'होमचतुष्टयमिति' वेदचतुष्टयसाध्यत्वाद्धोमानां चतुष्ट्वम् । 'जप्यानि' ऋत्विग्भिरिति देाषः । 'एषां' होमदेवानाम् ।

> होमावसाने कुततूर्य्यनादो गुरुर्युहीत्वा वलिपुष्पघूपान् । आवाहयेल्लोकपतीन् कमेण मन्त्रैरमीभिर्यजमानयुक्तः ॥ एह्येहि सर्वामरसिद्धसाध्यै-रभिष्टुतो बज्रधरामरेद्या ।

1 Udaipur text corrupt; restored from I. O. and A. S. B.

अव्हन्द्राय नमः

30 अग्रये नमः

संवीज्यमानोऽप्सरसां गणेन रक्षाडब्बरं नो भगवन्नमस्ते॥

एह्येहि सर्वामरहव्यवाह

मुनिप्रवीरैरभितोऽभिजुष्ट।

तेजोवलाछोकगणेन' साई

ममाऽध्वरं रक्ष कवे नमस्ते ॥

एहोहि वैवस्वत धर्मराज सर्वामरेरचित 'धर्ममूर्ते। शुभाशुभानन्दशुचामधीश शिवाय" नः पाहि सखं नमस्ते ॥

ॐ यमाय नमः

एखेहि रक्षोगणनायकस्त्वं विशालवेतालपिशाचसङ्घैः। ममाऽध्वरं पाहि ⁴द्युभादिनाथ लोकेइचरस्त्वं भगवन्नमस्ते ॥

- 1 मरस्य. पु. p. 559 तेवस्विना
- 2 मतस्य. g. p. 559 दिव्यमूते
- 3 I. O., डामाय
- 4 A. S. B. I. O. and area. g. p. 559 guileara; Udaipur Ma, has पिधान्यनाथ

2 Udaipur Ms. has to tet

एस्रोहि विश्वेदवर नस्त्रिशूल-कपालसद्वाङ्कधरेण सार्द्धम् । लोकेश भूतेहवर यज्ञसिध्यै गुहाण पूजां भगवन्नमस्ते ॥

1 बत्स, y. p. 559 कालकने: सहाब, which is A. S. B. reading.

अ० सोमाय नमः

एढोहि यक्षेइवर यज्ञरक्षां<sup>2</sup> विधत्स्व नक्षत्रगणेन सार्थम् । सर्वौषधीभिः पितृभिस्सहैव गुहाण पूर्जा भगवन्नमस्ते ॥

ॐ वायवे नमः

एह्येहि यज्ञे मम रक्षणाय स्रगाधिरूढः सहसिद्धसङ्घैः । प्राणाधिपः 'कालकवेः सहाय ग्रहाण पूजां भगवन्नमस्ते ॥

ॐ वरुणाय नमः

एछोहि यादोगणवारिधीनां गणेन पर्जन्य सहाऽप्सरोभिः । विद्याधरेन्द्रामरगीयमान पाहि त्वमस्मान् भगवन्नमस्ते ॥

अ० निर्फतये नमः

**इत्य**कल्पतरो

8 मत्त्व. g. p. 559 मदनो

1 मत्स्य. पु. p. 559 विस्ताधिपते मुनीन्त्र 2 मत्स्य. पु. p. 559 मणवज्ञमस्ते

त्रैलोक्ये यानि भूतानि स्थावराणि चराणि च । ब्रह्मविष्णुशिबैः सार्द्धं रक्षां कुर्वन्तु तानि मे ॥ देवदानवगन्धर्वा यक्षराक्षसपन्नगाः । ऋषयो <sup>3</sup>सुनयो गावो देवमातर एव च ॥ एते ममाऽध्वरे रक्षां मकुर्वन्तु सुदाऽन्विताः । इत्यावाद्य सुरान्दयादत्विग्भ्यो हेमभूषणम् ॥ कुण्डलानि च सूत्राणि हैमानि कटकानि च । अथाऽक्वुलीपविद्याणि वासांसि शयनानि च ॥

ॐ ब्रह्मणे नमः ।

एग्रोहि 'विद्याधिपते सुरेन्द्र लोकेन सार्द्ध पितृदेवताभिः । सर्वस्य धाताऽस्यामितप्रभाव विज्ञाऽध्वरं नः °सततं शिवाय ॥

अनन्ताय नमः

एखेहि पातालघराघरेन्द्र नागाङ्गनाकिन्नरगीयमान । यक्षोरगेन्द्रामरलोकसार्ड्-मनन्त रक्षाऽध्वरमस्मदीयम् ॥

ॐ ईशानाय नमः

8]

दानकाण्डे तुलापुरुपदानविधिः

द्विगुणं 'गुरवे दचादूभूषणाच्छादनादिकम् । जपेयुः शान्तिकाध्यायं जापकास्सर्वतो दिशम् ॥ इति।

'द्यान्तिकाध्यायः' ''द्यं न इन्द्राम्री भवता''मित्या-दिकः। जापकाआऽष्टौ कत्त्वियाः। मत्स्यपुराण एव तडागा-द्युत्सर्गे—

अष्टौ तु जापकाः कार्या वेदवेदाङ्कपारगाः । इति वचनात् ।

तत्रोषिताश्च ते सर्वे कृत्वैवमधिवासनम् ॥ आदावन्ते च मध्ये च क्रुर्याद्राह्मणवाचनम् । ततो मङ्गल्ञाञ्देन स्नापितो वेदपुङ्गवैः ॥ त्रिः प्रदक्षिणमाहृत्य ग्रद्दीतकुसुमाङ्गलिः । शुक्लाम्बरधरो<sup>2</sup> सूत्वा तां <sup>3</sup>तुलामनुवर्त्तयेत् ॥ नमस्ते सर्वदेवानां शक्तिस्त्वं सत्यमाश्रिता<sup>4</sup> । साक्षीभूता जगद्धात्री निर्मिता विद्वयोनिना ॥ एकतः सर्वसत्वानि सत्याद्यतशतानि च । धर्माधर्मकृतां मध्ये स्थापिताऽसि जगद्विते ॥ त्वं तुले सर्वमूतानां प्रमाणमिइ कीर्त्तिता । मां तोल्यन्ती संसारादुद्धरस्व नमोऽस्तुते ॥

- 1 A. S. B. and I. O. as well as मत्त्व. पु. p. 559 have दिगुणे; Udaipur alone has दिनाय
- 2 A. S. B. and सरस्य. g. p. 560 श्रह्रसाल्याम्बरो
- 3 A. S. B. अनुसन्त्रयेत् ; सत्त्व. g. p. 560 अभिसन्त्रयेत्
- 4 A. S. B. and I. O.

### दानकारण्डे तुलापुरुषदानबिधिः

योऽसौ तत्वाधिपो देवः पुरुषः पञ्चविंशकः । स' एषोऽधिष्ठितो देवि त्वयि तस्मान्नमो नमः ॥ नमो नमस्ते गोविन्द तुलापुरुषसंज्ञक। त्वं हरे तारयस्वाऽस्मानस्मात् संसारसागरात्" ॥ पुण्यं कालं समासाद्य कूत्वा चैवाऽधिवासनम् । पुनः प्रदक्षिणं कृत्वा तुलां तामारुहेद्वुधः ॥ स चर्मकवचोपेतः" सर्वाभरणमूचितः। धर्मराजमथाऽऽदाय हैमसूत्रेण संयुतम् ॥ कराभ्यां बद्धमुष्टिभ्यामास्ते पद्यन् हरेर्मुखम् । ततोऽपरे तुलाभागे न्यसेयुः द्विजपुङ्गवाः ॥ समादभ्यधिकं धावत् काञ्चनं चाऽतिनिमेलम् । पुष्टिकामस्तु कुर्वीत भूमिसंस्थं नरेइवरः ॥ क्षणमात्रं ततः स्थित्वा पुनरेवमुदीरयेत्। नमस्ते सर्वभूतानां 'शक्तिमूते सनातनि ॥ पितामहेन देवि त्वं निर्मिता परमेष्ठिना। त्वया धृतं जगत्सर्वं "बहिःस्थावरजङ्गमम् ॥

- 1 मरस्य. g. p. 560 स एको
- 2 Ibid, Baitaduia
- 8 Ibid, आरोहवेद्रधः
- 4 A. S. B., I. O., and #. g. p. 560 ससद्गवर्भकवत्रः
- 5 supplied by A. S. B. and I. O.
- 6 I. O., मॉसरवारक
  - 7 A. S. B. and सरस. g. p. 560 साहिश्ते
  - 8 मतस्य. g. p. 560 ge for बहि:

8]

#### कृत्यकस्पतरा

8]

सर्वभूतात्मभूतस्ये नमस्ते 'विइवकारिणि । ततोऽवतीर्य गुरवे °पूर्वमर्धं निवेदयेत् ॥ ऋत्विगभ्योऽपरमर्द्धं च दद्यादुदकपूर्वकम् । गुरवे ग्रामरलानि ऋत्विगभ्यश्च निवेदयेत् ॥ माण्य तेषामनुज्ञां च तथाऽन्येभ्योऽपि च दापयेत् । दीनानाथविशिष्टान् हि पूजयेदुब्राह्मणैः सह ॥

अर्धं गुरुवे अर्धं ऋत्विग्भ्यो देयमिति समस्ततुला-पुरुषद्रव्यदानमित्येकः पक्षः । तेभ्यो ग्रामरत्नादीनि दत्वा तदाज्ञयाऽन्येभ्योऽपि<sup>5</sup> दद्यात् इत्यपरः पक्षः<sup>6</sup> । दीनानाथ-विशिष्टेभ्यो देयमित्यपरः पक्षः । 'विशिष्टाः' अब्राह्मणा अपि पितृमातृशुश्रूषादिगुणयुक्ताः ।

न चिरं<sup>7</sup> घारयेदेहे सुवर्णं प्रोक्षितं बुधः । तिष्ठेद्रयावहं यस्माच्छोकव्याधिकरं नृणाम् ॥ इग्रिष्ठं परस्वीकरणाच्छेयः प्राप्तोति पुष्कलम् ।

1 1. 0., विश्वधारिणि

2 I. O., पूर्वमई; Udaipur Ms. reads पूर्वनचन

3 L O. and A. S. B. supply this verse.

4 मत्स्ब, पु. p. 560 विशिधादीन्

5 A. S. B., तदनुत्रया

6 I. O. used to correct text

7 मत्त्य. g. p. 560 भारयेद्रेहे

\$2

दानकाण्डे हिरण्यगर्भदानविधिः

अनेन विधिना यस्तु तुलापुरुषमाचरेत् ॥ प्रतिलोकाधिपस्थाने प्रतिमन्बन्तरं 'व्रजेत। विमानेनाऽर्कवर्णेन किङ्किणीजालमालिना ॥ पूज्यमानोऽप्सरोभिश्च ततो विष्णुपुरं व्रजेत् । कल्पकोटिशतं यावत् तस्मिन् लोके स मोदते ॥ कर्मक्षयादिह पुनर्भुवि राजराजो भूपालमौलिमणिरञ्जितपादपीठः"। अद्धान्वितो भवति यज्ञसहस्रयाजी दीप्तप्रतापजितसर्वमहीपलोकः ॥ यो दीयमानमपि पइयति भक्तियुक्तः कालान्तरे स्मरति वाचयतीह लोके। यो वा श्वणोति पठतीन्द्रसमानरूपः प्राप्नोति धाम स पुरन्दरदेवजुष्टम् ॥

इति तुलापुरुषदानविधिः ।

अथ हिरण्यगर्भदानविधिः (२)

तन्न सत्स्यपुराणे

## अथाऽतः सम्जवक्ष्यामि महादानमनुत्तमम् ।

1 Ibid, ada

S Udaipur पारवीरः

2 A. S. B. and H. g. p. 560 महीयते

4 मत्त्य. g. बाज्याय 275. p. 560

### कृत्यकल्पतरो

l a

नाम्ना हिरण्यगर्भारूयं महापातकनाशनम् । पुण्यं दिनं समासाद्य तुलापुरुषदानवत् ॥ कत्विङ्मण्डलसम्भारभूषणाच्छादनादिकम् । कुर्यादुपोषितस्तद्वल्लोकेशावाइनं दुधः ॥ पुण्याहवाचनं कृत्वा ततः कृत्वाऽधिवासनम् । द्राह्मणैरानयेत्' <sup>2</sup>कुण्डं तपनीयमयं शुभम् ॥ द्राह्मतत्यङ्कलोच्छायहेमपङ्कजगर्भवत् । त्रिभागहीनविस्तारं प्रशस्तमुरजाकृति ॥ दशास्त्राणि सरस्नानि दानस्ची तथैव च । हेमनालं सपिटकं बहिरादित्यसंयुतम् ॥

'तपनीयमयं' सुवर्णमयम्। 'त्रिभागहीनविस्तारं' अष्ट-चत्वार्रिशदङ्घलविस्तारम् । 'वहिरादित्यसंयुतं' होमकुण्डा-इहिरादित्यसंयुतम् । एतत्सर्वं पाइर्वतः स्थापयेतित्यर्थः" । तथैवाऽऽवरणं नाभेरुपवीतं च काञ्चनम् ॥ पाइर्वतः स्थापयेद्वीमान्" हेमदण्डं कमण्डलुम् । पद्माकारं पिधानं" स्यात्समन्तादङ्घलाधिकम् ॥ सुक्तावलीसमोपेतं पद्मरागसमन्वितम्" ।

1 I. O., जाइपीविन्यसेत.

2 नत्स्व. g. p. 560 क्रम्भम्

3 I. O. Supplies this clause

4 I. O. and म. g. p. 560 यहत् for भीमान्

5 Udaipur Ms. reads विभाग for भिषान

6 Udaipur Ms. दलान्यितम्

'द्रोणः' धान्यपर्वते वश्च्यमाणः। ततो मङ्गलदाब्देन ब्रह्मघोषरवेण च। सर्वोषध्युदकस्नानस्नापितो वेदपुङ्गवैः ॥ शुद्धमाल्याम्बरधरः सर्वाभरणभूषितः। इमसुचारयेन्मन्त्रं ग्रहीतकुसुमाञ्जलिः॥ 'नमो हिरण्यगर्भाय हिरण्यकवचाय च। सप्तलोकसुराध्यक्ष जगद्धात्रे नमो नमः॥ भूल्लोंकप्रमुखा लोकास्तव गर्भे व्यवस्थिताः । ब्रह्मादयस्तथा देवा नमस्ते विद्वधारिणे ॥ नमस्ते सुबनाधार नमस्ते सुबनाश्रय। नमो हिरण्यगर्भाय 'गर्भे यस्य पितामहः ॥ यतस्त्वमेव भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थितः । तस्मान्मामुद्धराऽद्येषदुःखसंसारसागरात्' ॥ एवमामन्त्र्य <sup>2</sup>तन्मध्यमाविइयाऽऽस्त उदङ्मुखः । मुष्टिभ्यां सम्परिग्रह्म धर्मराजचतुर्मुखौ ॥ जानुमध्ये शिरः कृत्वा तिष्ठेदुङ्वासपत्रकम् । गर्भाधानं पुंसवनं सीमन्तोन्नयनं तथा ॥ कुर्युहिरण्यग भेस्य तनस्ते द्विजयुङ्गवाः । गीतमङ्गलघोषेण गुरुरत्थापयेत्ततः ॥

1 I. O., सर्वस्यान्तं for गर्मे यस्य

2 I. O., मध्यादावित्य

8]

दानकाण्डे हिरण्यगर्भदानविधिः

तिलद्रोणोपरिगतं वेदीमध्ये ततोऽर्चयेत् ॥

### हत्यकल्पतरी

88

जातकर्मादिकाः कुर्युः क्रियाः षोडद्य चाऽपराः । सूच्यादिकं च गुरवे 'दत्वा मन्त्रमिमं जपेत् ॥ 'नमो हिरण्यगर्भाय विद्वगर्भाय वै नमः। चराचरस्य जगतो गृहभूताय वै नमः ॥ मात्राऽहं<sup>2</sup> जनितः पूर्वं मर्त्यधर्मा नरोत्तमः<sup>3</sup>। त्वद्गर्भंसम्भवादेव दिव्यदेहो भवाम्यहम्' ॥ चतुर्भिः कलशैर्भूयस्ततस्ते द्विजपुङ्गवाः । स्तानं कुर्युः प्रसन्नाङ्गाः सर्वाभरणभूषिताः ॥ 'स्नानं कुर्युः' यजमानस्येति दोषः । 'देवस्यत्वे'ति मन्त्रेण स्थितस्य कनकासने। 'अद्य जातस्य तेऽङ्गानि अभिषिच्यामहे वयम्॥ दिव्येन तेन वपुषा चिरञ्जीव सुखी भव'। ततो हिरण्यगर्भं तं तेभ्यो दयाद्विचक्षणः ॥ ते पूज्याः सर्वभावेन बहवो वा तदाज्ञया। तत्रोपकरणं सर्वं गुरवे विनिवेदयेत् ॥ पादुकोपानहच्छत्रचामरासनभाजनम् । ग्रामं च विषयं वाऽपि यदन्यदपि तद्भवेत् ॥ 'विषयो' ग्रामसमूहः । 'अन्यत्' रत्नादि । अनेन विधिना यस्तु पुण्येऽहनि निवेदयेत् ।

मत्त्व. g. p. 561 दवात्
 मत्त्व. g. p. 561 वयाई
 I. O., मत्पैकीके नरोत्तमः

8]

वानकाण्डे ब्रह्माण्डवानम्

हिरण्यगर्भदानं स ब्रह्मलोके महीयते ॥ पुरेषु लोकपालानां प्रतिमन्बन्तरं वसेत् । कल्पकोटिशतं यावत् ब्रह्मलोके महीयते ॥ कलिकलुपविमुक्तः पूजितस्तिद्वसाध्यैः अमरचमरमालावीज्यमानोऽप्सरोभिः । पितृशतमथ बन्धून् पुत्रपौत्रप्रपौत्रान् अपि नरकनिमग्नांस्तारयेवेक एव ॥ इति पठति य इत्थं यः शुणोतीह सम्यक् मधुरिपुरिव लोके पूज्यते सोऽपि सिद्धैः । मतिमपि च जनानां यो ददाति प्रियार्थ विवुधपतिजनानां नायकः स्यादमोधम् ॥

इति हिरण्यगर्भदानविधिः ॥

अध ब्रह्माण्डदानम् (३)

तत्र मत्स्यपुराणे'

1 a. 276. pp. 562 ff

2 मत्स्व. पु. p. 562 बझाण्डविधिमुत्तमम्

अधाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि व्वस्ताण्डं विधिपूर्वकम् । यत् श्रेष्ठं सर्वदानानां महापातकनाइानम् ॥ पुण्यं दिनमथाऽऽसाच तुलापुरुषदानवत् । ऋत्विद्यण्डपसम्भारभूषणाच्छादनादिकम् ॥ लोकेशावाहनं तद्वदधिवासनकं तथा।

80

8]

### हत्यकस्पतरी

कुर्याह्रिंशत्पलादूर्द्धमासहस्राच शक्तितः ॥ कलशद्वयसंयुक्तं ब्रह्माण्डं कात्रानं बुधः । दिग्गजाष्टकसंयुक्तं षड्वेदाङ्गसमन्वितम्' ॥ लोकपालाष्टकोपेतं मध्यस्थितचतुर्मुखम् । शिवाच्युतार्कशिखरं<sup>2</sup> उमालक्ष्मीसमन्वितम् ॥ वस्वादित्यमस्द्रर्भमहारब्रसमन्वितम् । वितस्तेरङ्कलशतं यावदायामविस्तरम् ॥

'महारत्नानि' पद्मरागादीनि । 'वितस्तेरङ्घल्यातं यावत्' द्वादशाङ्खलमारभ्याऽङ्खलशतं यावत् शक्त्यनुसारेण कार्य्य-मित्यर्थः ।

कौशेयवस्त्रसंबीतं तिलद्रोणोपरि न्यसेत् । तथाऽष्टादश धान्यानि समन्तात्परिकल्पयेत्॥ पूर्वेणाऽनन्तशयनं प्रयुन्नं पूर्वदक्षिणे । प्रकृतिं दक्षिणे देशे सङ्कर्षणमतः परम् ॥ पश्चिमे चतुरो वेदान् अनिरूद्रमतः परम् ।

'अनन्तरायनः' रोषराायी। 'प्रकृतिः' देवी । °वेदमू-र्त्तयो स्तघटे वक्ष्यन्ते ।

# अग्निमुत्तरतो हैमं वासुदेवमतः परम् ।

1 L. O. Omits this verse 2 I. O., श्रेषस्थं 3 A. S. B., देवमूद्येयः

### दानकाण्डे ब्रह्माण्डदानम्

29

समन्ताद्वरपीठस्थान्' अर्पयेत्<sup>2</sup> काञ्चनान् बुधः ॥ खापयेद्रस्नसंबीतान् पूर्णकुम्भान् द्दीव तु। दशैव धेनवो देयाः सहेमाम्बरदोह्नाः ॥ पाढुकोपानहच्छत्रचामरासनदर्पणैः । भक्ष्यभोज्यात्तदीपेक्षुफलमाल्यानुलेपनैः ॥ होमाधिवासनान्ते च स्नापितो वेदपुङ्गवैः । इममुचारयेन्मन्त्रं दिक्कृत्वाञ्य प्रदक्षिणम् ॥ 'नमोऽस्त विइवेइवर विइवधाम जगत्सवित्रे भगवन्नमस्ते। सप्तार्चिलोकामरमृतलेश\*-गर्मेण साईं वितराऽभिरक्षाम् ॥ ये दुःखितास्ते सुखिनो भवन्तु प्रयान्तु पापानि चराचराणाम्। त्यद्दान इास्त्राहतपातकानां<sup>6</sup> ब्रह्माण्डदोषाः' प्रलयं बजन्तु' ॥ एवं प्रणम्याऽमरविइवगर्भ दबादुद्विजेभ्यो <sup>9</sup>दराधा विभज्य ।

1 1. 0., समन्तात् कुण्डमध्यस्थान्

2 I. O., अर्चयेत् ; so also म. g. p. 562

L. C. and wee. S. P. 562. wirelas. Ildainur our fint,

4 I. O., सप्ताविलोक; स. पु. p. 562 सप्तार्पलोकामर

5 I. O., नद्यम्ब

6 I. O., त्वज्ञान

7 L O., survegiaid and sairs

8 Udaipur Ms. बालभा

### हत्यकल्पतरो

भागद्वयं तन्न गुरोः प्रकल्प्य समं भजेत्' दोषमतः कमेण ॥ स्वल्पे च देये गुरुरेक एव<sup>2</sup> कुर्यादधैकान्निविधानयुक्त्या । स एव सम्पूज्यतमोऽल्पवित्तैः<sup>3</sup> यथोक्तवस्त्राभरणादिकेन<sup>4</sup> ॥

इत्थं य एतदखिलं पुरुषोऽत्र कुर्याद् ब्रह्माण्डदानमधिगम्य महद्विमानम् । निर्दूतकल्मषतनुः सहसा<sup>®</sup> सुरारेः आनन्दकृत्यदसुपैति सहाऽप्सरोभिः ॥ सन्तारयेत्पितृपितामहपुत्रपौत्र-बन्धुप्रियातिधिकलत्रशताष्टकं सः<sup>6</sup> । ब्रह्माण्डदानशकलीकृतपातकौष-मानन्दयेच जननीकुलमप्यशेषम् ॥ इति पठति श्वणोति वा य एतत् सुरभवनेषु ग्रहेषु धार्मिकाणाम् ।

1 I. O., समं भवेत्

- 2 A. S. B. and I. S. O., स्वल्पे च देवे ग्रहरेक एव but Udaipur Ms. reads स्वल्पेच हैमग्रहः
  - 3 I. O., तमात्मविद्धिः
- 4 I. O. and A. S. B., सथार्थ; स. पु. वधोक
- 5 I. O., कल्मधतनुः सहता; Udaipur Ms. कल्मधविश्वदतनुं
- 6 Udaipur Ms. ucicasi

5 I. O. reading is better-datasyavia ; A. S. B. and सत्त्य. g., अर्थवल्यमन् ; Udaipur Ms. reads wrongly आप्रकृत्यसुवर्णस्य

3 Missing in Udaipur Ms. Supplied by A. S. B. and

1 Omitted in I.O.

I. O.

- 2 मरस्य. g. ch. 277. ( pp. 568 ff. )

1 सरस्य. पु. भूषणानि न कारयेत्

पुण्याहवाचनं कृत्वा लोकेशावाहनं तथा ॥ कत्विञ्चण्डपसम्भारभूषणाच्छादनादिकम् । काञ्चनं कारयेदुष्ट्रक्षं नानाफलसमन्वितम् ॥ नानाविहगवस्त्राणि भूषणाच्छादनानि च। इक्तितस्त्रिपछादृर्द्धमासहस्रात्यकल्पयेत् ॥ ततस्तप्तसत्तवर्णेन कारयेत्कल्पपादपम् ।

कल्पपादपदानाख्यमतः परमनुत्तमम् ।

महादानं प्रवक्ष्यामि सर्वपातकनादानम् ॥

पुण्यं दिनमथाऽऽसाच तुलापुरुषदानवत्<sup>3</sup>।

तत्र मत्स्यपुराणे

8]

अथ कल्पपादपदानम् (8)

इति ब्रह्माण्डदानम् ॥

मतिमपि च ददाति मोदतेऽसौ अमरपते भवने सहाऽप्सरोभिः' ॥

वानकाण्डे कल्पपादपदानम्

### कृत्यकस्पतरी

14

गुडप्रस्थोपरिष्टाव सितवस्त्रयुगान्वितम्' ॥ ब्रह्मविष्णुशिवोपेतं पत्रशाखं सभास्करम् । कामदेवमधस्ताच सकल्जं प्रकल्पयेत् ॥ सन्तानं पूर्वतस्तद्वत्तुरीयांशेन कल्पयेत्<sup>2</sup> । मन्दारं दक्षिणे पाइवें श्रिया सार्द्ध घृतोपरि ॥ पश्चिमे पारिभद्रं तु सावित्र्या सह जीरके । सुरभीसहितं तद्वत्तिलेषु हरिचन्दनम् ॥ तुरीयांशेन सौम्येन कुर्वीत फलसंयुतम् ।

'तुरीयांशेन' यावता पादपाक्षिप्तसुवर्णांशेन मध्य-पादपः प्रतिमादिसहितः कियते, तदीयचतुर्थेचतुर्थांशेन सन्तानादयश्चत्वारः प्रतिमादिसहिताः कर्त्तव्याः।

कौद्दोयवस्त्रसंयुक्तानिश्चमाल्यफलान्वितान् । तथाऽष्टौ पूर्णकल्द्दाान् पातुकासनभाजनम्"॥ दीपिकोपानहच्छत्रचामरांसनसंयुतम् । फलमाल्ययुतं तद्वदुपरिष्टात् वितानकम्"॥ तथाऽष्टादद्य धान्यानि समन्तात्परिकल्पयेत् । होमाधिवासनान्ते<sup>®</sup> च स्नापितो वेदपुङ्कवैः ॥

- 1 I. O., बुगाइतम्
- 2 I. O., सम्मार्च पूर्ववत तहत पुरोपार्थ व कल्पवेत्
- 3 I. O. supplies this line; A. S. B. reads पादुवासन; गत्स्य. g. has पादुवासन; Udaipur Ms. has पादुवानाति भाजने
- 4 I. O. supplies this line
- 5 I. O., होमवीरासनाओ

त्रिप्रदक्षिणमावृत्य मन्त्रमेतमुदीरयेत्' । 'नमस्ते कल्पवृक्षाय चिन्तितार्थप्रदायिने ॥ विइवस्भराय देवाय नमस्ते विइवसूर्त्तये। यस्मात्त्वमेव विद्रवात्मा ब्रह्मा स्थाणुईिवाकरः<sup>2</sup> ॥ मूचांमूर्त्ते परं बीज अतः पाहि सनातन। त्वमेवाऽमृतसर्वस्वमनन्तः पुरुषोत्तमः ॥ सन्तानाचैरुपेतस्तन् पाहि संसारसागरात्' । एवमामान्त्रितं दयाहुरवे कल्पपादपम् ॥ चत्रभ्येश्चाऽध ऋत्विग्भ्यः सन्तानादीन् प्रकल्पयेत् । स्वल्पेऽप्येकाग्निवत्कुर्यात् गुरवे चाऽभिष्जनम् ॥ न वित्तशाव्यं कुर्वीत न च विस्मयवान् भवेत्। अनेन विधिना यस्तु महादानं निवेदयेत्॥ सर्वपापविनिर्मुक्तः सोञ्ड्वमेधफलं लभेत्। अप्सरोभिः परिवृतः सिद्धचारणकिन्नरैः"॥ भूतान् भव्यांश्च मनुजांस्तारयेद्वीत्रसम्मितान्। स्तूयमानो दिवः ष्टंहे पुत्रपात्रप्रपात्रकैः ॥ विमानेनाऽर्कवर्णेन विष्णुलोकं स गच्छति । दिवि कल्पशतं तिष्ठेद्राजराजो भवेन्नरः\* ॥ नारायणबलोपेतो नारायणपरायणः । नारायणकथासक्ती नारायणपुरं ब्रजेत् ॥

1 I. O., मन्त्रानेतान्

2 Four slokas from here are omitted by I. O.

3 I. O., 988:

4 A. S. B., भवेततः

8]

यो बाचयेत्' सकलकल्पतरुपदानं यो वा श्रणोति पुरुषोऽल्पधनः स्मरेद्रा । सोऽपीन्द्रलोकमधिगम्य सहाऽप्सरोभिः मन्बन्तरं वसति पापविमुक्तदेहः ॥

A Black

इति <sup>2</sup>कल्पपादपदानम् ॥

अथ गोसहस्रदानम् (५)

तत्र मत्स्यपुराणे

अधाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि महादानमनुत्तमम्। गोसहस्रप्रदानाख्यं सर्वपापहरं परम् ॥ पुण्यां तिथिमथाऽऽसाद्य युगमन्वन्तरादिकम् । पयोव्रतं त्रिरात्रं स्यादेकरात्रमथापि च॥ लोकेशावाहनं कुर्यात्तुलापुरुषदानवत् । पुण्याहवाचनं कुर्योद्धोमकार्यं तथैव च ॥ ऋत्विङ्मण्डपसम्भारभूषणाच्छादनादिकम् । हुषं उक्षणसंयुक्तं वेदिमध्येऽघिवासयेत्⁴ ॥ गोसहस्राद्विनिष्कम्य गवां दशकमेव तु।

1 I. O., थो बा मटेत ; so also मत्स्व. पु. p. 564

2 A. S. B., कल्पपादपदानम् ; Udaipur Ms., कल्पतक्दानम्

3 9. 278

4 I. O., निभाषवेत्

सर्वलक्षणसंयुक्तं शुभलक्षणसंयुतम् ॥ लक्षणानि च शुभानि मत्स्यपुराणोक्तानि—

'उन्नतस्कन्धककुदमुज्वलायतकम्बलम्'

इत्यादीनि । 'विनिष्कृष्य' गवां दशसहस्रकम् । अग्रे दशाधिकसहस्रविनियोगदर्शनात् ।

गोसहस्रं बहिः कुर्याद्वस्त्रमाल्यविस्थितम् । सुवर्णश्वङ्गाभरणं रौप्यपादसमन्वितम्' ॥ अन्तः<sup>2</sup> प्रवेइय दद्याकं वस्त्रमाल्यैस्सुपूजयेत् । सुवर्णघण्टिकायुक्तं <sup>3</sup>कांस्यदोहनकान्धितम् ॥ सुवर्णतिल्कोपेतं हेमपट्टैरल्ङ्कतम्<sup>4</sup> । कौशोयवस्त्रसंवीतं माल्यगन्धसमन्वितम् ॥ हेमरत्नयुतैः श्वङ्कैश्चामरैरुपशोभितम् । पादुकोपानहच्छन्त्रचामरासनसंयुतम्<sup>6</sup> ॥ गवां दशकमध्ये स्यात् काञ्चनो नन्दिकेइवरः ।

- 1 मत्स्व. पु. p. 564. हेमाद्रि-दानखण्डम् , p. 253 cites these verse as पुराणान्तरे. In some Manuscripts of मत्स्व. g. these verses are missing.
- 2 Udaipur Ms, A. S. B., and मतस्य. पु. have अन्तः प्रवेश्य दशकं ; I. O. reads-अतोऽश वैश्यवशकेः
- 8 मत्स्य. पु. कांस्वदोहन Udaipur Ma.reads ताम for कांस्व
- 4 L O., इंगपादेः
- 5 मत्स्य. g. and हेमाद्रि, p. 254 read भाजनासन

### क्रत्यकच्पतरी

कौद्येयवस्त्रसंवीतो नानाभरणसंयुतः' ॥ ल्बणद्रोणशिखरे<sup>°</sup> माल्पेक्षफलसंयुतः । क्र्यात् पलशतादृद्धं सर्वमेतदशेषतः॥ राक्तितः<sup>3</sup> पलसाहस्त्रितयं यावदेव तु<sup>4</sup>। गोशतेऽपि दर्शाशेन सर्वमेतत्समाचरेत् ॥ पुण्यं कालमथाऽऽसाद्य गीतमङ्गलनिस्वनैः । सर्वौषध्युदकस्नानस्नापितो वेदपुङ्जवैः ॥ इममुबारयेन्मन्त्रं गुहीतकुसुमाञ्जलिः। 'नमो वै° विइवमूर्तिभ्यो विइवमातृभ्य एव च ॥ लोकाधिवासिनीभ्यश्च रोहिणीभ्यो नमो नमः। गवामहेषु तिष्ठन्ति सुवनान्येकविंशतिः ॥ ब्रह्मादयस्तथा देवा रोहिण्यः पान्तु सातरः ?। गावो ममाऽग्रतः सन्तु गावः पृष्ठत एव च ॥ गावः शिरसि मे नित्यं गवां मध्ये वसाम्यहम् । यस्मात्त्वं बुषरूपेण धर्म एव सनातनः ॥ अष्टमूर्तेरधिष्ठानमतः पाहि सनातन' । इत्यामन्व्य ततो दद्याद्वरवे नन्दिकेइवरम् ॥

1 I. O. H. g. and Enfit have uffer:

- 2 I. O., sites
- 8 हमा. p. 254 मचितः

4 I. O. is followed; Udaipur Ms. reads त्रिपलं यावदेव ह

5 हेमा. p. 254 प्रकल्पवेत्

6 I. O. and मतस्य. g. p. 564 read ममोऽस्तु

7 Line supplied by I. O.

### वानकाण्डे गोसहस्रदानम्

1919

सर्वोपकरणोपेतं गोयुगं च विचक्षणः । कत्विग्भ्यो धेनुमेकैकां दशकाद्विनिवेदयेत् ॥ गवां शतमधैकैकं तदर्ढ वाऽध विंशतिम् । दश पञ्चाऽधवा 'दयादन्येभ्यस्तदनुझ्या ॥ नैका बहुभ्यो दातव्या यतो दोषकरी भवेत् । बहुश्रैकस्य दातव्या श्रीमदारोग्यचृढ्ये ॥ पयोवतः पुनस्तिष्ठेदेकाहं गोसहसूदः । श्रावयेत् शृणुयाद्वाऽपि महादानानुकीर्तनम् ॥ तदिनं ब्रह्मचारी स्याद्यदीच्छेद्विपुरां श्रियम् । अनेन विधिना यस्तु गोसहसूप्रदो भवेत्<sup>2</sup> ॥ सर्वपापविनिर्मुक्तः सिद्धचारणसेवितः । विमानेनाऽर्कवर्णेन किङ्किणीजालमालिना ॥ सर्वेषां लोकषालानां <sup>क</sup>लोके सम्यूज्यतेऽमरैः । प्रतिमन्वन्तरं तिष्ठेत् राजराजो भवेन्नरः ॥

तथा

# यावत्कल्पशतं तिष्ठेत् राजराजो भवेत्युनः<sup>6</sup>। अइवमेधशतं कुर्याच्छिवध्यानपरायणः॥

- 1 हेमा. दालख. p. 255, बाधिकस्तदनुझ्या
- 2 .H. J. p. 565
- 3 I. O., सम्बक् सम्यूज्यते नरेः
- 4 I. O. thus, with होमा p. 257; but मत्स्व. g. p. 565, Udaipur Ms. and A. S. B. read पुत्रपौत्रसमन्वितः
- 5 I. O. and gur. p. 257 omit this line

#### हत्यकब्पतरी

वैष्णवं 'योगमास्थाय ततो मुच्येत वन्धनात् । पितरश्चाऽभिनन्दन्ति गोसहस्प्रादर्शनात् ॥ अपि स्यात्स कुलेऽस्माकं पुत्रो<sup>®</sup> दौहिन्न एव वा । गोसहस्प्रादो भूत्वा नरकादुद्धरिष्यति ॥ तस्य कर्मकरो वा स्यादपि <sup>®</sup>द्रष्टा तथैव च । संसारसागरादस्माचोऽस्मान् सन्तारयिष्यति ॥ इति पठति च एतद्वोसहस्प्रादानं सुरसुवनसुपेयात्संस्मरेद्वाऽथ पद्येत् । अनुभवति सुवासं वाच्यमानो निकामं प्रहतकलुषदेहः सोऽपि यातीन्द्रलोकम् ॥

इति गोसहसूदानम् ॥

# अथ कामधेनुदानम (६)

तत्र मत्स्यपुराणे\*

अधाऽतः <sup>ड</sup>शृणु भूपाल कामघेनुविधिं परम् । सर्वकामफलं नृणां महापातकनाद्दानम् ॥

- 1 हेमा. p. 257 लेकमासाय; A. S. B. योगमासाय
- 2 I. O., पीत्रो दौहित्र एव च
- 3 Udaipur Ms, reads tEur; I. O. SERRAN W
- 4 ch. 279, pp 565 ff.
- 5 मत्त्व. g. p. 565 and हेमा. p. 265 have सम्प्रवङ्गमि for अछ भूपाङ

20

ठोकेशावाहनं तद्वद्वोमः कार्योऽधिवासनम् । तुलापुरुषवत्कुर्यात् कुण्डमण्डपवेदिकाः ॥ स्वल्पेऽप्येकाग्निवत्कुर्याद्वरुरेव समाहितः । कात्रनस्याऽतिशुद्धस्य घेनुं वत्सं च कारयेत् ॥ उत्तमा पलसाहस्रैस्तदर्द्धेन तु मध्यमा । कनीयसी तदर्द्धेन कामघेनुः प्रकीर्त्तिता ॥ शक्तितस्त्रिपलाद्र्द्धमशक्तोऽपीह कारयेत् । वेद्यां कृष्णाजिनं न्यस्य' गुडप्रस्थसमन्वितम् ॥ न्यसेच परितो घेनुं महारत्नैरलङ्कताम् । कुम्भाष्टकसमोपेतां नानाफलसमन्विताम् ॥ तथाऽष्टादश धान्यानि <sup>2</sup>समन्तात्परिकल्पयेत् । इश्चदण्डाष्टकं तद्वत् नानाफलसमन्वितम् ॥

> कौशेयवस्त्रद्वयसम्प्रयुक्तां दीपातपत्राभरणाभिरामाम् । सचामरां कुण्डलिनीं सघण्टां मणित्रिकापादुकरौप्यपादाम् ॥ रसैश्व सवैंः पुरतोऽभिजुष्टां इरिद्रया पुष्पफल्ठैरनेकैः ।

1 हेमा. p. 265 has तस्य for न्यस्य

2 L.O., समरलो for समन्तात्

3 I. O. and A. S. B., निमुपितम्

अजाजिकुस्तुम्बुरुशर्कराभि-विंतानकं चोपरि पञ्चवर्णम् ॥

'मणित्रिकापादुकरौप्यपादामि'ति मणित्रिकापादुका च [सा]रौप्यपादा चेति विग्रहः । 'मणित्रिका' अक्षमाला । 'अजाजी'जीरकः । 'कुस्तुम्बुरु'धान्यकम् ।

> स्नातस्ततो मङ्गलवेदघोषैः प्रदक्षिणीकृत्य सपुष्पहस्तः । आबाहयेत्तां गुडधेनुमन्त्रै-द्विजाय दद्यादथ दर्भपाणिः ॥

'द्विजाये'ति एकस्मै द्विजाय । एतचैकाग्निविधानपक्षे । अनेकाग्निविधानपक्षे तु तुलापुरुषवदनेकेभ्योऽपि देया ।

'त्वं सर्वदेवगणमन्दिरमण्डस्ता विइवेइवरत्रिपथगोदधिपर्वतानाम् । त्वदानदास्त्रदाकठीकृतपातकौधः प्राप्तोऽस्मि निर्वृतिमतीव परां नमामि ॥ टोके यथेप्सितफठार्थविधायिनीं त्वां आसाय को हि सहते भववन्धदुःखम्' । संसारदुःखद्दामनाय यतस्व कामं त्वां कामधेनुरिति देवगणा वदन्ति ' ॥ आमन्त्र्य द्वीटिकुटरूपगुणान्विताय विप्राय यः कनकधेनुमिमां प्रदयात् ।

1 I. O. and हेमा. p. 267 have मबदुःसमुपैति.मत्थेः

- 5 Line corrupt in Udaipar Ms. A. S. B. reads अल्पे for स्वस्पे
- 4 L.O., तिथि समासाय
- 8 सत्स्य. पु. p 566 प्रदानात् भुयनेऽनन्तं फल्मरहते
- 2 oh. 280 pp 566 ff.

तत्र मत्स्यपुराणे2

1 of. Hemadri, दानसन्दम् pp. 273 ff.

अधाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि हिरण्याइवविधिं परम् । यस्य <sup>3</sup>प्रसादाद् सुवनमनन्तफलमइनुते ॥ पुण्यां तिथिमधाऽऽसाद्य<sup>4</sup> कृत्वा ब्राह्मणवाचनम् । लोकेशावाहनं कुर्यात् तुलापुरुषदानवत् ॥ ऋत्विद्याण्डपसम्भारभूषणाच्छादनादिकम् । स्वल्पे<sup>6</sup> त्वेकाग्निवत्कुर्यात् हेमवाजिंमखं बुधः ॥ स्थापयेद्वेदिमध्ये तु कृष्णाजिनतिलोपरि । कौशेयवस्त्रसंचीतं कारयेद्वेमवाजिनम् ॥ शक्तितस्त्रिपलाद्र्द्धमासहस्रपलाद्बुधः । पादुकोपानहच्छन्नचामरासनभाजनैः ॥

अथ 'हिरण्याखवदानम् (७)

# इति कामधेनुदानम्॥

प्राप्तोति धाम स पुरन्दरदेवजुष्टं कन्पागणैः परिवृतः पदमिन्दुमौलेः ॥

दानकाण्डे हिरण्याश्वदानम्

52

### **छत्यक**स्पतरो

8

पूर्णकुम्भाष्टकोपेतां माल्येश्चफलसंयुताम् । इाय्यां सोपस्करां तद्वद्वेममार्तण्डसंयुताम् ॥ ततः सबौंपधिस्नानस्नापितो वेदपुङ्गवैः । इममुचारयेन्मन्त्रं ग्रहीतकुसुमाज्जलिः ॥ 'नमस्ते सर्वदेवेदा वेदाहरणलम्पट । वाजिरूपेण मामस्मात्पाहि संसारसागरात् ॥ त्वमेव सप्तधा भूत्वा छन्दोरूपेण भास्करम् । यस्मात्पालयसे' लोकानतः पाहि सनातन' ॥ एवमुचार्य गुरवे <sup>2</sup>तमइवं विनिवेदयेत् । दत्वा पापक्षयात् <sup>3</sup>भानोलॉकमभ्येति शाइवतम् ॥ गोभिर्विभवतः सर्वान् ऋत्विजआ्वाऽभिष्जयेत् । सर्वधान्योपकरणं गुरवे विनिवेदयेत् ॥ सर्व सस्यादिकं<sup>4</sup> दत्वा मुञ्जीताऽतैलमेव हि । प्राण्याविणं तद्वत्कारयेद्वोजनादिकम् ॥

'विभवतः' स्वविभवानुसारेण ऋत्विग्भ्यो गां दयात्। 'सर्वधान्योपकरण'मिति विनियोगात् पूर्वं धान्यस्याञ्दानं गम्यते । 'पुराणश्राची' पुराणस्य आवयिता ।

- L O., पाळयते लोकान्; मत्स्य. पु. p. 566 जासवसे लोकान्; Udaipur Ms. मामसमालोकान्, which is apparently a misreading of आमयसे
- 2 सत्स्य, g. p. 566 तमर्थ ; I. O., समखं
- 8 I. O., दाने:
  - 4 मत्स्य. पु. बाय्यादिक ; which हेमाई follows. p. 274

22

### दानकाण्डे अश्वरधदानम्

इमं हिरण्याड्वविधिं करोति यः सम्पूज्यमानो दिवि देवतेन्द्रैः । विम्रुक्तपापः स पुरं मुरारेः प्राप्नोति सिद्धैरभिपूजितस्सन् ॥ इति पठति य एतद्धेमवाजिप्रदानं कलिकलुपविमुक्तः' सो<sup>ट</sup>ड्ट्वमेधेन भूयः । कनकमयविमानेनाऽर्कलोकं प्रयाति त्रिदद्यापतिवधूभिः पूजितो योऽथ पइयेत् ॥ यो वा श्वणोति पुरुषोऽल्पधनः स्मरेद्रा हेमाइवदानमभिनन्दयतीह लोके । सोऽपि प्रयाति <sup>4</sup>हतकल्मषद्युद्धदेहः स्थानं पुरन्दरमहेड्वरदेवजुष्टम् ॥

इति हिरण्याइवदानम्॥

अथाश्वरथदानम् (८)

## तत्र मत्स्यपुराणे"

## अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि महादानमनुत्तमम्।

- 1 A. S. B. मत्त्व. g. and हेमा. read सबलकलप
- 2 I. O., चाथमेधेन तुल्बम् ; A. S. B., सोऽश्वमेधेन मूनः ; मत्स्य. यु. युक्तः for भूयः
- 3 I. O. reading confirmed by im. p. 275
- 4 Λ. S. B., gafafeau; I. O., gafafeau; Udaipur Ms. ugακυν H. g. and ζευ, p. 275 gaseus
- 5 मल्ल. g. ch. 281, p. 567 ff. हेमा. p. 277 ff.

8]

#### कृत्यकल्पतरो

# पुण्यमइवरथं नाम महापातकनादानम् ॥ पुण्यं दिनमथाऽऽसाद्य कृत्वा ब्राह्मणवाचनम् । लोकेशावाहनं कुर्यात्तुलापुरुषदानवत् ॥ ऋत्विङ्मण्डपसम्भारमूषणाच्छादनादिकम् ।

कृष्णाजिने तिलान् कृत्वा कात्रानं स्थापयेद्रथम् ॥

सप्ताइवं' चतुरइवं वा चतुश्चकं सकूबरम्॰।

'कूचरो' युगाधारकाष्ठम् । ऐन्द्रनीलेन कुम्भेन ध्वजरूपेण संयुतम् । लोकपालाष्टकोपेतं पद्मरागदलान्वितम् ॥ चत्वारः पूर्णकल्ज्ञा धान्यान्यष्टादद्यौव तु । कौद्येयवस्त्रसंयुक्तसुपरि स्याद्वितानकम् ॥ माल्येक्षुफल्संयुक्तं पुरुषेण समन्वितम् । यो यद्रक्तः पुमान् कुर्यात् स तन्नान्नाऽधिवासनम्<sup>3</sup> ॥ छन्नचामरकौद्येयवस्त्रोपानहपादुकाः । गोभिर्विभवतः सार्द्धं दयाच द्यानासनम्<sup>4</sup> ॥ आभारं<sup>6</sup> त्रिपलाद्र्द्धं द्याक्तितः कारयेद्र्डुधः । 'भारः' पलसहस्रद्वयम् ।

# 1 देमा. p. 277 अप्रार्थ, which is noted as a variant in मत्स्य g. p. 567

- 2 I. O. A. S. B, स. पु. and हेमा सकूबरम् । "कूबरो जुनापार काइमिति" हेमाहि: । Udaipur Ms. has दिवककम् for सकूबर
- 3 Mss. corrupt or defective: text restored.
- 1 मारम. पु. सवनादिक
- 5 मत्त्य. पु. जमावात् ; जामार is noted as a variant.

28

- 4 I. O. A. S. B. and हमा. भवामवाद ; गरस्य, g. reads दिवा-कराय ; Udaipur Ms. reads भवामिधीय ( sio )
- 8 [ ] Omitted in all Manuscripts: restored from uter g. p. 567; this line is also missing in two. p. 278
- 2 A. S. B. and I. O., 34:
- 1 मरस्व. g. p. 567 व्यजान्विते

'नमो नमः पापविनाशनाय विश्वात्मने वेदतुरङ्गमाय । धाम्नामधीशाय भवाभवाय पापौधदावानल देहि शान्तिम् ॥ वस्वष्टकादित्यमरुद्गणानां त्वमेव धाता परमं निधानम् । यतस्ततो मे हृदयं प्रयातु धर्मेकतानत्वमधौधनाशात्' ॥ इति तुरगरधप्रदानमेतत् भवभयसूदनमन्न यः करोति ।

'चकरक्षो'चकसमीपे अइवारूढौ अहिवनीकुमारौ कार्यों। पुण्यं कालं ततः प्राप्य पूर्ववत्स्नापितो द्विजैः<sup>2</sup>॥ [ जिः प्रदक्षिणमावृत्य<sup>3</sup> यहीतकुसुमाक्षलिः । इक्तिमाल्याम्बरो दयादिमं मन्त्रमुदीरयेत् ॥ ]

अइवाष्टकेन संयुक्तं चतुर्भिरथ वाजिभिः। द्वाभ्यामथ युतं दद्याद्वेमसिंहसमन्वितम्'॥ चकरक्षादुभौ तस्य तुरगस्थावधादिवनौ।

#### कृत्यकल्पतरा

8

स कलुषपटलैर्विम्रुक्तदेहः परममुपैति पदं पिनाकपाणेः ॥ देदीप्यमानवपुषा विजितप्रभावं आकम्य मण्डलमखण्डलचण्डभानोः' । सिद्धाङ्गनानयनषद्पदपीयमान वक्त्राम्बुजोञ्म्बुजभवेन चिरं सहाऽऽस्ते ॥ इति पठति शृणोति वा य इत्थं कनकतुरङ्गरथप्रदानमस्मिन्<sup>2</sup> ॥ न स नरकपुरं व्रजेत् कदाचि-इरकरिपोर्भवनं प्रयाति भूयः ॥

इति हिरण्याङ्वरथदानम् ॥

अथ<sup>®</sup> हेमहस्तिरथदानम (९)

## तत्र मत्स्यपुराणे

# अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि हेमहस्तिरथं द्युभम् । यस्य प्रसादाद्भवनं" वैष्णवं याति मानवः ॥

- A. S. B., अखण्डसचण्डभागे:, a reading noted in म. g. p. 567, The Udaipur text has वावण्डमानो: and I. O. omits the verse. The reading adopted is that of देम. p. 280
- 2 A. S. B., प्रदानमेवम्
- A. S. B. reads हेमहस्तित्यप्रदानम्, which agrees with हेमा. p. 280., म. g. ch. 282, p. 568 ff.
- 4 A. S. B., बस्य प्रदानात,

मध्ये नारायणोपेतं लक्ष्मीपुष्टिसमन्वितम् ॥ कृष्णाजिने तिलद्रोणं कृत्वा संस्थापयेद्रथम् । तथाऽष्टादद्य धान्यानि भाजनाद्यनचन्दनः ॥ दीपिकोपानहच्छत्रदर्पणं पादुकान्वितम् । ध्वजे तु गरुडं कृत्वा<sup>3</sup> क्र्यराग्ने विनायकम् ॥ नानाफलसमायुक्तमुपरिष्टाद्वितानकम् । कौद्दोयं पञ्चवर्णं तु अम्लानकुसुमान्वितम् ॥ चतुर्भिः कलशैः साईं गोभिरष्टभिरन्वितम् । चतुर्भिईममातङ्गेर्मुक्तादामविभूषितैः॥ स्वरूपतः करिभ्यां च युक्तं कृत्वा निवेदयेत्" ॥ कुर्यांच्च त्रिपलादृर्द्धमाभारादपि शक्तितः ॥

2 Udaipur Ms. and A. S. B. read and

4 Udalpur Ms. and A. S. B. निवेशयेव.

1 A. S. B., शोभनम्

3 देमा. p. 281 इमोत for रुला

वलभीभिर्विचित्राभिश्चतुश्रकसमन्वितम् ॥

'पुष्परथः' स च वलभीयुक्तो भवति।

लोकपालाष्टकोपेतं ब्रह्माकंशिवसंयुतम् ।

पुण्यां तिधिं समासाद्य तुलापुरुषदानवत् । विप्रवाचनकं कुर्याल्लोकेशावाहनं बुधः ॥ ऋत्विङ्मण्डपसम्भारभूषणाच्छादनादिकम् । अत्राऽप्युपोषितस्तद्वत् ब्राह्मणैः सह भोजनम्' ॥ कुर्यात् पुष्परथाकारं काञ्चनं मणिमण्डितम् ।

63

8]

### **कृत्यक**ल्पतरी

66

तथा मङ्गलहाब्देन स्नापितो वेदपुङ्गवैः । त्रिः प्रदक्षिणमावृत्य ग्रहीतकुसुमाञ्जलिः ॥ इममुच्चारयेन्मन्त्रं ब्राह्मणेभ्यो निवेदयेत् । 'नमो नमः हाङ्करपद्मजार्क-रोकेशविद्याधरवासदेवैः। त्वं सेव्यसे 'वेद पुराणयज्ञ-तेजोमयस्यन्दन पाहि यस्मात् ॥ यत्तत्पदं परमगुह्यतमं सुरारेः आनन्दहेत्गुणरूपविमुक्तमन्तः" । योगैकमानसहशो सुनयः समाधौ पद्यन्ति तत्वमसि नाथ रथाधिरूढः ॥ यस्मात्त्वमेव भवसागरसम्प्लतानां आनन्दभाण्डभृतमध्वरपानपात्रम् । तस्माद्यौधशामनेन करु प्रसाद चामीकरेभरथमाधवसम्प्रदानात्<sup>61</sup>॥ इत्थं प्रणम्य कनकेभरथप्रदानं यः कारयेत्सकलपापविमुक्तदेहः ।

1 देना. p. 282 देव for बेद; I. O., प्राणशाक्षे:

2 I. O., बत्तलवं परमनुहामिदं तदस्तु आनन्दहेतुमुपसूय वियुक्तपापः ।

3 A. S. B., स्वेऽविसत

4 A. S. B. and इस. p. 282. आनन्दमाण्डसतमध्वरपानपात्रम् ; I. O., धृतमध्वरपानपात्रम् ; Udaipur Ms. has सृतधरपानपात्रम् 5 I. O., तत्त्माद्वपीषघवामनेन

6 I. O. and A. S. B., चाम/वरेभरवसाधवसम्प्रदानात् । हेमा. p. 282 सावन for नाधव

- 5 cf. 241. p. 284 ff. and 4. g. ch. 283, p. 568-9.
- 2 I. O., बान्धवानप्यक्षेपान्

4 Udaipur Ms., इमहस्तिदानम्

- S I. O., धाम सम्मीः
- 1 हेमा. p. 283 व्यतिकरकृतदाहोद्रेगभाजोऽपि बन्धून् ; I. O., भाजोप-बम्धून्

पत्रलाङ्गलकं नाम महापानकनादानम् ॥ पुण्यां तिथिं समासाय युगादिग्रहणादिकम् । भूमिदानं नरो दयात्पञ्चलाङ्गलकान्वितम् ॥ कर्बटं खेटकं चाऽपि ग्रामं वा सस्यशालिनम्। निवर्त्तनं इातं बाऽपि तदर्दं बाऽपि इाक्तितः ॥

अधाञ्तः सम्प्रबक्ष्यामि महादानमनुत्तमम् ।

तत्र मत्स्यपुराणे

अध पश्चलाङ्गलदानम् (१०)

# इति हेमहस्तिरथवानम्\*॥

विद्याधरामरमुनीन्द्रगणाभिजुष्टं प्राप्तोत्यसौ पदमतीन्द्रियमिन्दुमौलेः ॥ कृतदुरितवितानप्रोज्वलद्वहिजाल-व्यतिकरहतदेहोद्रेगभाजोऽपि बन्धून्'। नयति च पितृपुत्रान् रौरवादण्यशेषान् कतगजरथदानः शाइवतं 'सद्म विष्णोः॥

दानकाण्डे पञ्चलाङ्गलवानम्

#### कृत्यकल्पतरो

सारदारुमयान् कृत्वा 'हलान् पञ्च विचक्षणः । सर्वोपकरणैर्युक्तान् अन्यान् पश्च च काञ्चनान् ॥ कर्व्वटादिस्वरूपं मार्कण्डेयपुराणे । तद्यथा-"सोत्सेधवप्रप्राकारं सर्वतः खातकावृतम् । योजनार्धार्धविष्कम्भमष्टभागायतं पुरम् ॥ तदर्द्धेन तथा खेटं तत्पादेन च कर्वटम् । तथा °शुद्रजनप्रायाः सुसम्बद्धकृषीवलाः ॥ क्षेत्रोपभोगम्मध्ये वसतिग्रीमसज्ञितैः"। इति । 'उपकरणानि' युगयोक्त्रादीनि<sup>4</sup> । वृषान् लक्षणसंयुक्तान् दशैव च धुरन्धरान् ॥ सुवर्णदृङ्गाभरणान् मुक्तालाङ्ग्लभ्षितान् । रौष्यपादाव्रतिल्कान् रक्तकौशेयम्षितान् । सूग्दामचन्दनयुतान् शालायामधिवासयेत् ॥ पर्जन्यादित्यख्देभ्यः पायसे निर्वपेचरुम्। एकस्मिन्नेव कुण्डे च चरुमस्मै निवेदयेत् ॥ पलाशसमिधस्तद्वदाज्यं कृष्णतिलांस्तथा।

# 'पर्जन्यादित्यरुद्रेभ्यः' ताछिङ्गैर्भन्त्रैः पायसचरुप्रभृतिद्र-

- 1 A. S. B. and इसा. p. 284 इलान पत्रविचलणः ; Udaipur Ms. has इल रस्य च विचलणः
- 2 हेमा. p. 284 ग्रुडवान
- 3 I. O., संस्थितिः आमसंशिते
- 4 हेमा. p. 284 'उपकरणानि' तुनयोक्त्रपालरज्जुधावनादीनि
- 5 A. S. B., भूषपान,

- 5 A.'S.'B. and हेमा. have कहां नाइन्ति बोबसीम् 6 Corrected by L O. and But.
- 2 हेमा. p. 285 विभूषवेत

4 I. O., रक्ष शिवानि मे

- 3 EHI. p. 286

[अथ मन्त्रः]<sup>3</sup>

1 Passage corrupt, but reproduced verbtimin 341. p. 285

'यस्मादेवगणाः सर्वे स्थावराणि चराणि च । धुरन्धराङ्गे तिष्ठन्ति तस्माङ्गक्तिः शिवेऽस्तु मे<sup>4</sup> ॥ यस्माच भूमिदानस्य क्तर्त्ता नाऽईति षोडशा। दानान्यन्यानि मे भक्तिर्घर्म एव इढा भवेत्' ॥ दण्डेन सप्तहस्तेन त्रिंशदण्डान्निवर्त्तनम् । त्रिभागहीनं गोचर्ममानमाह प्रजापतिः" ॥

तुलापुरुषवत्कुर्यात् लोकेशावाहनं बुधः ॥ ततो मङ्गल्दाब्देन मुक्तमाल्याम्बरो बुधः । आहूय द्विजदाम्पत्यं हेमसूत्राहुलीयकैः ॥ कौरोयवस्त्रकटकैर्मणिभिश्च प्रयुजयेत् । शच्यां सोपस्करां दद्याद्वेनुमेकां पयस्विनीम् ॥ तथाऽछादरा धान्यानि समन्तादधिवासयेत् । ततः प्रदक्षिणं कुर्याह्रहीतकुसुमाञ्जलिः ॥ इममुचारयेन्मन्त्रमथ सर्वं निवेदयेत्।

च्येण जुहुयात्'।

दानकाण्डे पञ्चलाङ्कलदानम्

9.8

8]

### क्रत्यकल्पतरी

मानेनाऽनेन यो दयान्निवर्त्तनज्ञतं बुधः । विधिनाऽनेन तस्याऽद्यु क्षीयते पापसंहतिः' ॥ तदर्द्धमपि वा दद्यादपि गोचर्ममात्रकम् । भवनस्थानमात्रं वा सोऽपि पापैः प्रमुच्यते ॥

> याबन्ति लाङ्गलकमार्गमुखानि भूमे-भासां पतेः दुहितुरङ्गजरोमकाणि । ताबान्त शङ्करपुरे स समा हि तिष्ठेत् भूमित्रदानमिह यः कुरुते मनुष्यः ॥ गन्धव्वकिन्नरसुरासुरसिद्धसङ्घैः आधृतचामरमुपेत्य महद्विमानम् । सम्पूज्यते पितृपितामहयन्धुयुक्तः शम्भीः पुरं ब्रजति चामरनायकस्सन्2 ॥ इन्द्रत्वमप्यधिगतं क्षयमभ्युपैति गोम्मिलाङ्गलघुरन्धरसम्प्रदानात् । तस्मादघौघपटलक्षयकारि भूमे-र्द्यनं विधेयमतिभूतिभवोद्भवायः॥

> > इति पश्चलाङ्गलदानम् ॥

1 I. O., समयः

2 I. O., पुजितसान्

3 I. O., विषेयमपि भूतिभवोद्भवाय

29

- 1 देना. uses the expression भरादानम् , p. 289
- 2 ch. 284, pp. 569-570
- 3 मर्योदापर्वतास्तु ब्रह्माण्डपुराणोद्धृतपद्येषु हेमादिणा ( १. २९१ ) तमे उदाहताः
- 4 I. O. and A. S. B. supply these three lines which are wanting in Udaipur Ms.

अधाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि घरादानमनुत्तमम् । पापक्षयकरं नुणाममङ्गल्यविनाज्ञनम् ॥ कारपेत्प्रथिवीं हैमीं जम्बूद्वीपानुकारिणीम् । मर्यादापर्वतवर्ती मध्ये मेरुसमन्विताम् ॥ लोकपालाष्टकोपेतां नववर्षसमन्विताम् । मर्यादापर्वताः तावत् अष्टौ हिमवदादयः ॥ नदीनदसमोपेतां सप्तसागरवेष्टिताम् । [ महारत्नसमाकीणां वसुरुद्रार्कसंयुताम् ॥ हेन्नः पलसहस्रेण तदधेनाऽप्यशक्तितः। शतत्रयेन वा कुर्यात् द्विशतेन शतेन वा⁴ ॥ ] कुर्यात्पञ्चपलादूर्द्भमशक्तोऽपि विचक्षणः। तुलापुरुषवत्कुर्यात् लोकेशावाहनं बुधः । ऋत्विङ्मण्डपसम्भारभूषणाच्छादनादिकम् ॥ वेचां कृष्णाजिनं कृत्वा तिलानामुपरि न्यसेत्। तथाऽष्टाददा धान्यानि रसांश्च ल्वणादिकान् ॥

अथ' पृथिवीदानम् (११)

दानकाराडे पृथिवीदानम्

तत्र मत्स्यपुराणे"

### हत्यकल्पतरी

तथाऽष्टौ पूर्णकल्द्यान् समन्तात् परिकल्पयेत् । वितानकं च कौशेयं 'फलानि विविधानि च ॥ तथांऽग्रकानि रम्याणि श्रीखण्डदाकलानि च। इत्येवं रचयित्वा तानधिवासनपूर्वकम् ॥ ग्रुक्लमालाम्बरधरो मुक्ताभरणभूषितः । प्रदक्षिणं ततः कृत्वा गृहीतकुसुमाञ्जलिः<sup>2</sup>॥ पुण्यकालमथाऽऽसाद्य मन्त्रानेतानुदाहरेत्<sup>3</sup>। 'नमस्ते सर्वदेवानां त्वमेव भवनं यतः ॥ धात्री च सर्वम्तानामतः पाहि वसुन्धरे । बसुं धारयसे⁴ यस्मात् बसु चाऽतीव निर्मलम् ॥ वसुन्धरा ततो जाता तस्मात्पाहि भयादलम् । चतुर्मुखोऽपि नो गच्छेचस्मादन्तं तवाऽनधे ॥ अनन्ताये नमस्तस्मात्पाहि संसारसागरात्"। त्वमेव लक्ष्मीगांविन्दे शिवे गौरीति संस्थिता ॥ गायत्री ब्रह्मणः पाइवें ज्योत्स्ना चन्द्रे रवौ प्रभा। षुद्धिर्बृहस्पतौ ख्याता मेधा मुनिषु संस्थिता ॥ बिइवं व्याप्य स्थिता यस्मात्ततो विइवम्भरा मता। धृतिः स्मृतिः क्षमा क्षोणी पृथ्वी वसुमती रसा ॥ एताभिर्मूतिभिः पाहि देवि संसारसागरात्'।

- 1 L.O., रसानि
- 2 I. O., रहीत्वा असुमाजलीव्
- 8 I. O., उदीखेत्
- 4 I. O., बगुन्धरे बसेत्
- 5 A. S. B., wateria

## दानकाण्डे विश्वचकदानम्

24

एवसुच्चार्थ तां देवीं ब्राह्मणेभ्यो निवेदयेत् ॥ धराई वा चतुर्भागं गुरवे प्रतिपादयंत् । द्योषं चैवाऽथ ऋत्विग्भ्यः प्रणिपस विसर्जयेत् ॥ अनेन विधिना यस्तु दयादेमधरां शुभाम् । पुण्यकाले तु सम्प्राप्ते स पदं याति वैष्णवम् ॥ विमानेनाऽर्कवर्णेन किङ्किणीजालमालिना । वारायणपुरं गत्वा कल्पचयमयो वसेत् ॥ पतृपौत्रप्रपौत्रांश्च तारयेदेकविंद्यतिम् ॥ इति पठति य इत्यं यः द्यूणोति प्रसंगात् अपि कलिकऌषवितानैर्मुक्तदेइः समन्तात् । दिवममरवधूभिर्याति संतर्प्यमाणः' । पदममरसहस्नैः सोवितं चन्द्रमौलेः<sup>2</sup>॥

इति पृथिवीदानम् ॥

# अध विश्वचकदानम् (१२)

तत्र मत्स्यपुराणे

अथाऽतः संप्रवक्ष्यामि महादानमनुत्तमम् । विद्यचकमिति ख्यातं सर्वपापप्रणाज्ञनम् ॥

1 I. O., संप्राध्यमानः; So इसा. p. 297 2 Ibid. 3 cf. इसा. p. 317 ff; स. g. ch. 285, ff. 570-1

8]

### कृत्यकल्पतरी

8]

तपनीयस्य ग्रुद्रस्य विषुवादिषु' कारयेत्। श्रेष्ठं पलसहस्रेण तदर्द्धेन तु मध्यमम्॥ तस्याऽद्वेन कनिष्ठं स्याद्विद्वचकमुदाहृतम् । अन्यद्विंशपलादृदुर्ध्वमशक्तोऽपि निवेदयेत् ॥ षोडद्दारं ततश्चकं <sup>2</sup>रतकुम्भाष्टकावृतम् । नाभिमध्ये स्थितं विष्णुं योगारूढं चतुर्भुजम् ॥ शङ्खचनस्य पाइवें तु देव्यष्टकसमावृतम्। द्वितीयावरणे तद्वत् पूर्वतो जलशायिनम् ॥ अत्रिर्भुगुर्वशिष्ठश्च ब्रह्मा कइयप एव च । मत्स्यः कूमौं बराहअ नरसिंहोऽथ वामनः ॥ रामो रामश्च रामश्च बुद्धः" कल्की दर्जा कमातु । तृतीयावरणे गौरी मातृभिर्वसुभिर्वृता ॥ चतुर्थे द्वादशाऽदित्या वेदाश्चत्वार एव च। पञ्चमे पञ्च भूतानि रुद्राक्षेकादरीय तु॥ लोकपालाष्टकं पष्टे दिङ्मातङ्गास्तथैव च । सप्तमेऽख्याणि सर्व्वाणि मंगलानि च कारयेत् ॥ अन्तराइन्तरतो देवान्विन्यसेद्ष्टमे पुनः ॥

'मातरो' ब्रह्माण्याचाः। 'सप्तमेऽस्त्राणि' खड्गादीनि अष्टौ

- I. O., forever for forgating; A. S. B. and Udaipur Ms. omit the line
- 2 A. S. B. and म. पु. जमनेम्बरकाइतम्
- 8 हेमा. p. 319 इष्णव for हुद
- 4 I. O., स्वेतो

'मङ्गलानि' दक्षिणावर्त्तदाङ्खादीनि । 'अन्तरान्तरतः'अन्तरा-लानां मध्ये ।

तुलापुरुषवच्छेषं समन्तात्परिकल्पयेत्' । ऋत्विद्यण्डपसम्भारभूषणाच्छादनादिकम् ॥ विइवचकं ततः कुर्यात् कृष्णाजिनतिलोपरि । तथाऽष्टाददा धान्यानि रसांश्च लवणादिकान् ॥ पूर्णकुम्भाष्टकं चैव बस्त्राणि विविधानि च। माल्येक्षफलरजानि वितानआऽपि कारयेत्॥ ततो मङ्गलदान्देन खातः शुक्लाम्यरो गही। होमाधिवासनान्ते तु ग्रहीतकुसुमाझलिः ॥ इममुचारयेन्मन्त्रं त्रिः कृत्वा तु प्रदक्षिणम् । 'नमो विइवमयायेति विइवचकात्मने नमः ॥ परमानन्दरूपी त्वं पाहि नः पापकर्दमात्। तेजोमयमिवं यस्मात् सदा पइयन्ति योगिनः ॥ हृदि त्वां ञ्रिगुणातीतं विद्वचकं नमाम्यहम् । वासुदेवे स्थितं चक्रं चक्रमध्ये तु माधवः ॥ अन्योन्याधाररूपेण प्रणमामि स्थिताविह । विद्वचक्रमिदं यस्मात्सर्वपापहरं परम् ॥ आयुर्ध चाऽऽधिवासस्य "भवादुद्धर मामतः'। इत्यामन्त्र्य ततो दद्याद्विइवचकं विमत्सरः ॥

1 неся. у. р. 571

2 I. O., भयादुबर मामितः

#### **इत्यकल्पतरो**

28

बिमुक्तः सर्वपापेभ्यो विष्णुलोके महीयते । वैकुण्ठलोकमासाद्य चतुर्वाहुः सनातनः ॥ सेव्यतेऽप्सरसां 'सङ्क्वैस्तिष्ठेत्कल्पदातत्रयम् । प्रणमेद्वा स्वयं कृत्वा विद्वचकं दिने दिने ॥ तस्याऽऽयुर्वर्धते नित्यं लक्ष्मीश्च विपुला भवेत् ।

इति सकल्जगत्सुराधिवासं वितरति यस्तपनीयषोडद्यारम् । इरिभवनसुपागतः स सिद्धै-श्चिरमधिगम्य नमस्यते दिारोभिः ॥ असुदर्शनतां प्रयाति द्यात्रोः मदनसुदर्शनतां च कामिनीनाम् । स सुदर्शनकेशवानुरूपः कनकसुदर्शनदानदरधपापः ॥ कृतगुरुदुरितानि षोडद्यार-प्रवरसुदर्शनदानतो निरस्य । वजति च स सुरारिधाम <sup>2</sup>भित्वा भवमभितो सुवने भयानि भूपः ॥

इति विद्वचकदानम् ॥

1 Udaipur Ms. reads मध्वे तिष्ठेत् 2 I. O., जिला अधाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि महादानमनुत्तमम् । महाकल्पलता नाम महापातकनादानम् ॥ पुण्यां तिथिमथाऽऽसारा कृत्वा ब्राह्मणवाचनम् । ञ्चत्विद्यण्डपसम्भारम्षणाच्छादनादिकम् ॥ तुलापुरुषवत्कुर्याल्लोकेशावाहनादिकम् । चामीकरमयीः कुर्याद्दा कल्पलताः "समाः॥ नानापुष्पफलोपेता नानांशुकविभषिताः । विद्याधरसुपर्णानां मिथुनैरुपशोभिताः ॥ हारानादित्सुभिः सिद्धैः फलानि च विहङ्गमैः । लोकपालानुसारिण्यः कर्तव्यास्तासु देवताः ॥ ब्राह्मीमनन्तशक्तिश्च लवणस्योपरि न्यसेत् । अधस्ताच्च" तयोमध्ये पद्मशाङ्घरे उमे" ॥ इमासनस्था तु गुडे° पूर्वतः कुलिशायुघा। रजन्यजस्थिताऽऽप्रेयी खुवपाणिरथाऽनले ॥ 'रजन्यजस्थिता' छागवाहनोपरि संस्थिता"।

1 cf. gm. p. 324, ff ; मत्स्य. g. ch. 286, pp. 571-2

2 A. S. B., I. O., and Eur. give SHI:

3 A. S. B., अपस्ताझतयोर्मच्ये

4 I. O. and हमा. p. 325, करे हाने

5 देना. and I. O., 13; Udaipur Ms. 13

6 Supplied by A. S. B.

۲]

तत्र मत्स्यपुराणे

दानकाण्डे कस्पलतादानम्

अध 'कल्पलतादानम् (१३)

9,9

### कृत्यकल्पतरी

'अनले' आमेयदिग्भागे । याम्यां च महिषारूढा गदिनी तण्डुलोपरि। दक्षिणे नैर्ऋती स्थाप्या सखड्गा दक्षिणापरे ॥ 'दक्षिणापरे' दक्षिणपश्चिमदिरभागे । बारुणे बारुणीक्षीरे झपस्था नागपाशिनी' । पताकिनी च बायव्ये सगस्था दार्करोपरि ॥ सौम्या तिलेषु संस्थाप्या शङ्किनी निधिसंस्थिता" । माहेर्वरी बुषगता नवनीते त्रिश्लिनी ॥ मौलिन्यो वरदास्तद्वत्कर्तव्या वालिकान्विताः । शक्त्या पञ्चपळादूर्द्धमासहस्रात् प्रकल्पयेत् ॥ सर्वासामुपरिष्टाच पश्चवर्णं वितानकम् । घेनवो दश कुम्भाश्व वस्त्रयुग्मानि चैव हि ॥ मध्यमे हे तु गुरवे ऋत्विग्भ्योऽन्यास्तथैव च। ततो मङ्गलदाब्देन स्नातः शुक्लाम्बरी बुधः ॥ त्रिः प्रदक्षिणमावृत्य मन्त्रानेतानुदाहरेत् ।

> 'नमो नमः पापविनाशिनीभ्यो ब्रह्माण्डलोकेश्वरपालिनीभ्यः । आर्शसिताधिक्यफलप्रदाभ्यो दिग्भ्यस्तथा कल्पलतावधूभ्यः\* ॥

1 Supplied by A. S. B.

2 I. O., बिरसंस्थिता

3 A. S. B., I. O. and देमा, p. 326, डदीरपेद

4 A. S. B. and Ben., aura: ; Udaipur Ms. has agout:

[8

1 cf. Em. p. 327. ff ; मत्स्य. g. ch. 287, pp. 572-3.

अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि महादानमनुत्तमम् । सप्तसागरकं नाम सर्वेपापप्रणाशनम् ॥ पुण्यं दिनमथाऽऽसाद्य कृत्वा ब्राह्मणवाचनम् ।

तत्र मत्स्यपुराणे

अथ 'सप्तसागरदानम् (१४)

इति कल्पलतादानम् ॥

पितृशतमथ तारयेद्रवाच्धेः भवदुरितौधविनाशशुद्धदेहः । सुरपतिवनितासहस्रसंख्यैः परिवृतमम्बुजसंसदाऽभिवन्दः॥ इति विधानमिमं सदिगङ्गना-कनककल्पऌताविनिवेदने । पठति यः स्मरतीइ तथेक्षते स पदमेति पुरन्दरसेवितम् ॥

'अभिमतफलदे' इष्टफलदायिनि ।

इति सकलदिगङ्गनाप्रदानं भवभयसूदनकारि यः करोति। अभिमतफलदे स नाकलोके वसति पितामहबत्सराणि त्रिंशत् ॥

द्रानकाण्डे सप्तसागरदानम्

#### कृत्यकल्पतरा

तुलापुरुषवत् कुर्यास्त्रोकेशावाहनं बुधः' ॥ ऋत्विद्यण्डपसम्भारभूषणाच्छादनादिकम् । कारयेत्सप्त कुण्डानि काश्चनानि विचक्षणः ॥ प्रादेशमात्राणि तथाऽरत्निमात्राणि<sup>°</sup> वा पुनः । कुर्यात्सप्तपलादुर्द्धमासहस्राच शक्तितः ॥

'अरत्निमात्राणि' अरत्निस्वरूपं <u>मार्कण्डेयपुराणे</u> उक्तम्। तद्यथा—

'अरतिरङ्ग्रष्ठपर्यन्ता संख्यया त्वेकविंदातिः' । संस्थाप्यानि च सर्वाणि कृष्णाजिनतिलेपरि । प्रथमं पूरयेत्कुण्डं खवणेन विचक्षणः ॥ द्वितीयं पयसा तद्वत्तृतीयं सर्पिषा पुनः । चतुर्थं तु गुडेनैव दभ्रा पश्चममेव च ॥ षष्ठं द्यर्करया तद्वत् सप्तमं तीर्थवारिणा । स्थापयेत् लवणस्याञ्न्ते ब्रह्माणं काश्चनं द्युभम् ॥ केद्रावं क्षीरमध्ये तु घृतमध्ये महेद्दवरम् । भास्करं गुडमध्ये तु दूषिमध्येञ्मराधिपम् ॥ दार्करायां न्यसेछर्क्मां जलमध्ये तु पार्वतीम् । सर्वेषु सर्वरत्नानि धान्यानि च समन्ततः ॥ तुलापुरुषवच्छेषमन्नाऽपि परिकल्पयेत् ।

1 I. O., जुन:

2 A. S. B., तथाऽरत्निमात्राणि; Udaipur Ms., अरलमात्राणि

Fos

ततो बारुणहोमान्ते स्नापितो वेदपुङ्गवैः ॥

'बारुणहोमान्ते' वारुणहोमानन्तरम् । स च होमः सर्वविद्रोषान्ते कर्तव्यः ।

त्रिः प्रदक्षिणमावृत्य मन्त्रानेतातुदाहरेत्' । 'नमो वः सर्वसिन्धूनामाधारेभ्यः सनातनाः ॥ जन्तूनां प्राणदेभ्यश्च समुद्रेभ्यो<sup>°</sup> नमो नमः । क्षीरोदकाज्यदधिमाधवळावणेश्च-साराम्रतेन मुवनत्रयजीवसङ्घान् । आनन्दयन्ति <sup>3</sup>पद्युभिश्च यतो भवन्तः तस्मान्ममाऽप्यधविधातमळं दिशन्तु<sup>4</sup> ॥ यस्मात्समस्तम्रुवनेषु भवन्त एव तीर्थामरासुरस्रुवद्वमाणिप्रतानम्<sup>5</sup> । पापक्षयाम्बरविळेपनमूषणाय लोकस्य विभ्रति तदस्तु ममाऽपि लक्ष्मीः'॥ इति ददाति रसामरसंयुतान्

इति ददाति रसामरसयुतान् सुचिरविस्मयवानिह सागरान् ।

1 A. S. B., उदौरयेत,

2 I. O. and Em. p. 328 समुद्रेभ्यः; Udaipur Ms. has समुद्रेभ्यः

- 3 A. S. B., I. O. and हेमा., बचुमिश्र
- 4 Ibid बिवल for विधन्त
- 5 Ibid लीर्थामराग्ररखबद्ध [ A. S. B. सरह ] मणिप्रतानम् ; Udaipar Ms. reads wrongly लीर्थामवाप्य च इमानि पुनः प्रदानात्

103

3 देमा. p. 320, पुण्यां तिथि

1 A. S. B., इति महादानानुकीतेने सप्तसागरदानम् 2 of. हेमा. p. 329 ff ; मत्त्य. g. ch. 289, pp. 578-4

'घोणा' नासिकाग्रभागः।

अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि महादानमनुत्तमम् । रत्नधेनुरिति ख्यातं गोलोकफलकं दृणाम् ॥ पुण्यं <sup>3</sup>दिनमथाऽऽसाय तुलापुरुषदानवत् । लोकेशावाहनं कृत्वा ततो धेनुं प्रकल्पयेत् ॥ भूमौ कृष्णाजिनं कृत्वा लवणद्रोणसंयुतम् । धेनुं रत्नमयीं कुर्यात्सङ्कल्पविधिपूर्वकम् ॥ स्थापयेल्पद्मरागाणामेकाशीतिं मुखे वुधः । पद्मरागशतं सचो घोणायां परिकल्पयेत् ॥

तत्र मत्स्यपुराणे

अध रत्नधेनुदानम् (१५)

इति सप्तसागरदानम्' ॥

अमलकाञ्चनवर्णमयानसौ पदसुपैति हरेरमरावृतः ॥ सकलपापविघातविराजितः पितृपितामहपुत्रकलत्रकम् । नरकलोकसमाकुलमप्यलं झटिति सोऽर्पयते शिवमन्दिरम् ॥

कृत्यकल्पतरो

## दानकाण्डे रत्नघेनुदानम्

ततो धेतुः प्रकल्प्या च खर्णं नासाग्रभागतः'। ललाटे हेमतिलकं मुक्ताफलवातं हवाोः ॥ भ्रुयुगे विद्रुमदातं द्युक्ती कर्णद्वये स्थिते ॥ काञ्चनानि च श्रुङ्गाणि शिरो वज्रशतात्मकम् । ग्रीवायां "नेत्रपुटकं गोमेदकदातात्मकम् ॥ इन्द्रनीलचातं ष्टछे वैदूर्य्यचातपाद्यके। स्फाटिकैरुदरं तद्वत्सौगन्धिकदातात् कटिम् ॥ 'स्फाटिकैरुवरं तद्रदि'ति शतसंख्यैरित्यर्थः । खुरा हेममयाः कार्याः पुच्छं मुक्तावलीमयम् । सुर्य्यकान्तेन्दुकान्तौ च घाणे कर्पूरचन्दनम् ॥ कुङ्कमानि च रोमाणि "रौप्यां नामि च कारयेत् ॥ गारूत्मतं तथा तद्वत् पर्यन्ते परिकल्पितम् । तथाऽन्यानि च रत्नानि स्थापयेत्सर्वसन्धिषु ॥ कुर्याच्छर्करया जिहां गोमयं च तदात्मकम्°। गोमूत्रमाज्येन तथा दधि दुग्धं स्वरूपतः ॥

- 1 Supplied by A. S. B.
- 2 I. O., नेत्रपुटकं ; Udaipur Ms. and इंगा. p. 330, नेत्रपहकं
- 8 A. S. B., सूर्यकान्तेन करणो प्राणे कर्पूरवन्दनम्
- 4 I. O., रोमान्तानि for रीज्यां नामि
- 5 I. O. thus; A. S. B. and स. पु., गारत्मतकत तहत अपाने परि-कल्पचेत्
- 6 हमा. p. 330, गुबात्मक

1

8]

### **इत्यक**ब्पतरों

पुच्छाग्रे' चामरं द्यात्समीपे ताम्रदोहनम् । कुण्डलानि च हैमानि भूषणानि च शक्तितः ॥ कारयेदेवमेवन्तु चतुर्थांशेन वत्सकम् । तथा घान्यानि सर्वाणि पादाश्चेक्षमयाः स्पताः ॥ नानाफलानि सर्वाणि पत्रवर्णवितानकम् । एवं विरचनां कृत्वा तद्वद्वोमाधिवासनम् ॥ ऋत्विग्भ्यो दक्षिणां दत्वा धेनुमामन्त्रयेत्तः"। गुडघेनुवदासन्त्र्य हदं चोदाहरेत् ततः ॥ 'गुडधेनुवत्' 'या लक्ष्मी'रित्यादिमन्त्रैः"। 'त्वां सर्वदेवगणधाम यतः पठन्ति रुद्रेन्द्रविष्णुकमलासनवासुदेवाः<sup>4</sup> । तस्मात्समस्तस्वनत्रयदेवयक्ते मां पाहि देवि भवसागरपीड्यमानम्' ॥ आमन्त्र्य वेत्थमभितः परिवृत्य लक्ष्म्या दयाह्निगय" गुरवे जलपूर्वकं ताम् । यः पुण्य[माप्य]दिनमत्र कृतोपवासः पापैर्विमुक्ततनुरेति पदं मुरारेः ॥

# 'परिवृत्य' प्रदक्षिणीकृत्य ।

- 1 L.O., पुच्छान्ते
- 2 A. S. B. has omitted this.
- 3 This is reproduced by Eur. p. 331
- 4 Udaipur Ms. and A. S. B., TR for fru.
  - 5 I. O., दरवा मुनदे and जलपूर्वकालम्

7 I. O., सावास for शीराज्य

6 I. O., रत्नान्वित

5 A. S. B., 308

तत्र मत्स्यपुराणे

4 of. 241. p. 332. ff ; #. g. ch. 289, pp. 574-5

I. O., विधानं for विमानं
 I. O., जाप्नोति ; A. S. B. and हेमा., अभ्येति

1 A. S. B., लिथि for निषि

अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि महादानमनुत्तमम् । महाभूतघटं नाम महापातकनादानम् ॥ पुण्यां तिथिमथाऽऽसाच कृत्वा ब्राह्मणवाचनम् । कत्विङ्मण्डपसम्भारभूषणाच्छादनादिकम् ॥ तुलापुरुषवत्कुर्यान्नोकेद्यावाहनादिकम् । कारपेत्काञ्चनं कुम्भं<sup>®</sup> महारत्नचितं<sup>®</sup> बुघः ॥ प्रादेशादङ्गुलशतं यावत्कुर्यात्प्रमाणतः । श्रीराज्यपूरितं<sup>7</sup> तद्वत् कल्पच्नक्षसमन्वितम् ॥

अथ 4महाभूतघटदानम् (१६)

इति रत्नधेनुवानम् ॥

इति सकलविधिज्ञो<sup>1</sup> रत्नघेतुप्रदानं वितरति स विमानं<sup>2</sup> प्राप्य देदीप्यमानम् । सकलकऌषमुक्तो वन्धुभिः पुत्रपौत्रैः सह मदनसरूपः स्थानमाप्नोति<sup>3</sup> श्चम्भोः ॥

8]

### कृत्यकस्पतरौ

पद्मासनगतांस्तद्वत् ब्रह्मविष्णुमहेइवरान् । लोकपालान् महेन्द्रांश्च खवाहनसमास्थितान्'। वराहेणोद्धृतां तद्वत्कुर्यात्पृथ्वीं सपङ्कजाम् ॥ वरुणं चाऽऽसनगतं काञ्चनं मकरोपरि। हताशनं मेवगतं वायुं कृष्णमृगासनम्॥ तथा कामाधिपं कुर्यान्मूषकस्थं विनायकम् । विन्यसेद्घटमध्ये तान् वेदपञ्चकसंयुतान् ॥ जन्वेदस्याऽक्षसूत्रं तु यजुर्वेदस्य पङ्कजम्। सामवेदस्य बीणा स्याद्रेणुं" दक्षिणतो न्यसेत् ॥ अधर्ववेदस्य पुनः खुक्खुवौ कमलं करे । पुराणवेदो<sup>3</sup> वरदः साक्षसूत्रकमण्डलुः ॥ परितः सर्वधान्यानि चामरासनदर्पणम् । चामराखनदर्पाणि कारयेत्सुसमाहितः\* । पादुकोपानहच्छत्रवीपिकाभूषणानि<sup>5</sup> च ॥ शय्यां<sup>6</sup> च जल्कुम्भांश्च पञ्चवर्णवितानकम्।

- A. S. B. adds this line, which is omitted by Emil.
   p. 882, but is found in #. g. p. 574
- 2 देसा. p. 333, बीणां
- 3 IO., वेदवेदाई:
- 4 Supplied by I. O.; not found in देमा. but found in q. g. p. 575
- 5 I. O., भूषणानि द्यमानि च
- 6 I. O., सम्भ्या च अलङ्कण्डार्थ; A. S. B., म. g., and हेमा. read घण्यां च जवड्रम्मांथ; Udaipur Ms. reads wrongly समनुजलड्रम्मध

205

### दानकाण्डे महाभूतघटदानम्

209

स्नात्वाऽधिवासनान्ते तु मन्त्रमेतदुदीरयेत् ॥ 'नमो वः सर्वदेवानामाधारेभ्यश्वराचरे । महाभूतादिदेवेभ्यः शान्तिरस्तु शिवं मम ॥ यस्मान्न किश्चिदप्यस्ति महाभूतैर्विना कृतम् । ब्रह्माण्डे सर्वभूतेषु तस्माच्छ्रीरक्षयाऽस्तु मे' ॥ इत्युचार्यं महाभूतघटं यो विनिवेदयेत् । सर्वपापविनिर्मुक्तः प्रयाति परमां गतिम् ॥ विमानेनाऽर्कवर्णेन पितृवन्धुसमन्वितः । स्तूयमानोऽमरस्त्रीभिः पदमभ्येति वैष्णवम् ॥ बोडदौतानि यः कुर्यान्महादानानि मानवः । न तस्य पुनराष्ट्रतिरिह लोकेऽभिजायते' ॥

> इति पठति य इत्थं बासुदेवस्य पादर्वे ससुतपितृकलत्रः संश्टणोतीह सम्यक् । पुररिपुभवने वा<sup>°</sup> मन्दिरे वार्कलक्ष्मी-श्चिरममरवधूभिर्मोदते<sup>3</sup> सोऽपि कल्पम् ॥

इति अभिष्टह्रदयधरात्मजमहासान्धिविग्रहकभद्द-आमल्लक्ष्मीधरविराचिते कृत्यकल्पतरौ दानकाण्डे षोडद्यामहादानपर्व ॥

1 Udaipur Ms. has प्रजासते

2 I. O., पुनरिइ भुवने वा मन्दिरे वाउर्कलक्ष्मीः

3 Udaipur Ms., anegeaufit:

8]

1 A. S. B. reads anythin

2 I. O., मोक्षमाक्षयेत.

3 I. O., एवं शुत्वा कृते कर्म

एवं श्रुत्वा ततो राजन् पुरोधास्तस्य तं द्विजः । ब्रह्माण्डं कारयामास सौवर्णं सर्वधातुभिः ॥ पीठं निष्कसहस्रेण पद्मं तत्र प्रकल्पयेत् ॥ तत्र ब्रह्मा तस्य मध्ये पद्मरागैरलङ्कतः । सावित्र्या चैव गायत्र्या सुनिभिः ऋषिभिः सह ॥ नारदायैः सुतैः सर्वेरिन्द्रायेश्व सुरैस्तथा । सौवर्णविग्रहाः सर्वे ब्रह्मणस्तु पुरस्सराः ॥ वराहरूपो भगवान् छक्ष्म्या सह सनातनः । नीलान्मरकतांश्चैव भूषायां तस्य कारयेत्॥ रजतस्य च शुद्धस्य देहं स्द्रस्य कारयेत्। गोमेदकैस्तस्य शोभां कारयेदत्र बुद्धिमान् ॥

विधि ब्रह्माण्डदानस्य कृत्वा यं मोक्षभाग्भवेत् । कालं देशं विप्रतीर्थं सर्वमेतद्रदस्व मे ॥ कुते तु येन सर्वस्य फलभागी भवाम्यहम् । कुत्सितस्याऽस्य भावस्य मोक्षस्स्यादचिरानु मे ॥

अथ पद्मपुराणोक्तं' ब्रह्माण्डदानम्

कृत्यकल्पतरौ

राजोवाच

बशिष्ठ उवाच

### वानकाएडे ब्रह्माण्डदानम्

मौक्तिकैश्चाऽपि सोमस्य शोभां चके दिवाकरे । ग्रहाणां चैव सर्वेषां 'सुवर्णानि च दापयेत् ॥ पीठात्सप्तगुणं रोप्यं रोप्यात्ताम्नं तथाविधम् । ताम्रात्सप्तगुणं कार्यं कांस्यपात्रं नराधिप ॥ कांस्यात्सप्तगुणं कार्यं त्रपु चैव नराधिप। त्रपुतः पुरतः सीसं तावल्लोहं च कारयेत् । सप्तद्वीपाः समुद्राश्च सप्त वैै कुलपर्वताः॥ अनया संख्यया कृत्वा निपुणः शिल्पिभिः कृताः। या व्रपानि ? च भूतानि <sup>3</sup>राजतानि च कारयेत्। बृक्षान् बनस्पतींआऽत्र तृणवल्लीः सवीरुधः॥ सर्वं प्रकल्प्य विधिवत्तीर्थं देयं विचक्षणैः । क्रम्झेन्ने गयायां च प्रयागेऽमरकण्टके ॥ द्वारवत्यां प्रभासे च गङ्गाद्वारे च युष्करे । तथिंद्वेतेषु वै देयं ग्रहणे सोमस्पर्ययोः॥ दिनच्छिद्रेषु सर्वेषु अयने दक्षिणोत्तरे । व्यतीपाते बहुगुणं विषुवे च विज्ञेषतः ॥ दातव्यमेतद्राजेन्द्र विचारं नैव कारयेत्। बालाग्निहोत्रिणं विमं सुरूपं च गुणान्वितम् ॥ सपत्नीकं च सम्पूज्य सूषयित्वा तु सूषणैः । पुरोहितं मुख्यतमं कृत्वाञ्न्ये च तथा द्विजाः ॥

1 A. S. B. and I. O., सर्ववर्णानि वारयेव

- 2 I. O., समेव
- 8 I. O., राजतान्धेव

### **क्रत्यक**ल्पतरी

तरी

8]

चतुर्देश गुणोपेताः सपत्नीका निमन्त्रिताः। ईहितं चरमस्था च सुग्विणअ विभूषिताः ॥ अङ्ग्लीयकानि तथा कर्णवेष्टांश्च दापयेत्। एवंविधांश्च सम्पूज्य तेषामग्रे स्वयं स्थितः ॥ अष्टाङ्गप्रणिपातेन प्रणम्य च पुनः पुनः । पुरोहिताय पुरतः कृत्वा वै करसम्पुटम् ॥ 'यूयं वै ब्राह्मणाः प्रीता मैत्रत्वेनाऽनुगृह्यत। सौमुख्येनेह भवतां भवेत्पूतो नरः स्वयम् ॥ भवतां प्रीतियोगेन स्वयं प्रीतः पितामहः । ब्रह्माण्डेन तु दत्तेन तोषयेच जनार्दन ॥ पिनाकपाणिभेगवान् राकश्च त्रिदरोर्वरः। एते वै तोषमायान्ति अनुध्याता द्विजोत्तमैः' ॥ एवं स्तुत्वा ततो राजा ब्राह्मणान् वेदपारगान् । ब्रह्माण्डं तु गुरोः प्रादात् सविधानं पुनः क्षणात्॥ सर्वकामैस्ततस्तृ हो ययौ स्वर्गं नराधिपः । तेनाऽपि गुरुणा तथ विभक्तो ब्राह्मणैः सह ॥ दत्तस्तैरपि चाऽन्येभ्यो ब्रह्माण्डांशो नराधिप। ब्रह्माण्डभूमिदानं च ब्राह्यं नैकेन तद्भवेत्॥ ग्रहन् दोषमवामोति ब्रह्महत्यां न संदायः । सर्वेषां चैव प्रत्यक्षं दातव्यं तन्नराधिप ॥ दीयमानं च पइयन्ति तेऽपि पूता भवन्ति हि। दर्शनादेव ते पूता भवेयुनीऽत्र संशयः॥ भीमद्वादशी या प्रोक्ता स्वर्णनाभं सगाजिनम ।

8]

एतानि गत्वा पइयन्ति दृष्टेरेतैः क्रियाफलम्। अयन्नादेव लभ्येत कर्तुश्चैव सलोकता'॥

न्नादेव लभ्येत कर्तुश्चैव सलोकता' ॥ इति पद्मपुराणोक्तन्नस्राण्डदानम् ॥

अध कालिकापुराणोक्तगोसहस्रदानम्

तत्र कालिकापुराणे

अतः परं स्मृतं दानं येन रोहन्ति देहिनः । बुर्लभं तत्परं धाम तृप्ताः कामैरद्योषतः ॥ सहस्रं तु सवत्सानां घेनूनां च द्यिवाय वै । स्नानार्थं विधिवद्दयात्सोऽपि तत्पदमाप्नुयात् ॥ तद्वोसहस्रक्षीरेण तथा दध्ना च द्याङ्करम् ॥ सर्पिषा च समग्रेण<sup>°</sup> स्नाप्य वाद्यादिमङ्गलैः । दयात्सदक्षिणं<sup>°</sup> रौक्मं लिङ्गं सम्पूज्य यन्नतः ॥

'रीक्मं' सीवर्णम् ।

तदन्ते वाञ्य पुष्पैस्तु आपीठान्तं सुशोभितम् । वितानहेमघण्टादीन् युगांश्चैव निवेदयेत् ॥ 'आपीठान्तं पुष्पैः' पूजयेदिति शेषः" ।

- 2 I. O., सहसेग
- 3 A. S. B. and Udaipur Ms., autor
- 4 I. O. and A. S. B., पबपुष्नैः पूरवेत इति वोषः

### **इत्यक**ल्पतरी

दीपदर्पणनैवेचं हेमदण्डं च चामरम् ॥ अग्निं सन्तर्ण्यं चाऽऽज्येन मन्त्रविच्छ्रोन्नियेण च । हेमवस्त्रसुयुग्मेन भूषितेन द्विजेन वै ॥

'आज्येने'त्यादि आज्येन द्रव्येण । 'ओत्रियेण' कात्वि-ग्मूतेन सन्तर्पयेदित्यर्थः । 'हेमवस्त्रसुयुग्मेने'ति हेन्ना ज्ञो-भनवस्त्रयुग्मेनेत्यर्थः ।

ततो ब्रह्मरवेणैव शुद्धा गौस्तत्र या शुभा । वितानं चोच्छ्रयेत्तस्यां गच्छेत्प्राग्दक्षिणां दिद्यम् ॥ हराय चाऽपराः सर्वा गावस्तदनु चाढयेत्' । मण्डिता हेमवस्त्राचैर्महावादित्रनिस्वनैः ॥ प्रदक्षिणं ततो देवं कृत्वा गावस्तदग्रतः । स्थापयित्वा तु ताः सर्वा यजमानः प्रदक्षिणम् ॥ सुरभी या च या सुख्या तस्यास्त्वग्रे च कारयेत् । सर्वं तद्रोसहस्रन्तु महाब्रह्मरवेण चै ॥ तत्तस्तु पुच्छमादाय तिलहोमयवाक्षतैः<sup>2</sup> । [सुख्योदरसहस्राभ्यां द्यङ्कराय निवेदयेत् ॥

'यवाक्षतैः'अक्षतयचैः।

ततस्त्वेकाददाभ्यस्तु झाह्मणेभ्यस्तथाऽपराः<sup>३</sup>]। गावो वत्सान्विता दयात्तेभ्यो देयं विचिन्त्य च॥

- 1 I. O. and A. S. B. supply these two verses.
- 2 Udaipur Ms. has annavateausue:
- 8 [ ] Corrupt: lacuna in Udaipur Ms. supplied by A. S. B. and I. O.

\$\$8

अव्रतान सुव्रतांस्तत्र ब्राह्मणांश्च विशेषतः। दीनान्धदुःखितांश्चैव भोजयेदनिवारितान्' ॥ विधिनाऽनेन भक्त्या च स्वर्जिता गोसवेन तु। उद्दिइय शङ्करं देवं मुच्यते भववन्धनात् ॥ 'स्वर्जिद्वोसवौ' दृष्टान्तः ।

अथवाऽन्यप्रकारेण दचाहोत्रातमुत्तमम् इति ।

'दात'दाब्दो बहुवाची स चाऽत्र सहस्रपरः। अग्रे सह-स्रपरविनियोगदर्शनात् ।

एकादशाधिकं रुद्रे चिच्छक्तायाऽमिताय च । सम्पूर्णं पूर्ववत् कृत्वा विधिमादौ प्रयत्नतः ॥ होमपूजादिसंयुक्तं दयात्तत्रैव शम्भवे । दीक्षितानां शतं ह्येकमाहृत्य शिवमन्दिरे<sup>2</sup> ॥ ततः पूज्य यथान्यायं दयात्तेभ्यो यथा शृषु । दशकं दशकं चैव एकैकस्य प्रथक् प्रथक् ॥ हृदि शम्र्सुं गवां चैव ध्यात्वा तेषां निवेदयेत् । अधिकं दशकं यत्र नीऌकण्ठेन्दुशेखरम् ॥ दयात्पूर्वविधानेन धेनूनां च सवत्सकम् ।

'दीक्षितानां शत' मित्यादि । शम्भुप्रीतये शम्भुं हृदि ध्यात्वा दीक्षितानां सम्प्रदानभूतानां दयादित्यर्थः। 'पूर्व-विधानेन' क्षीरादिरूपनविधानेन ।

1 I. O., अविचारतः 2 I. O., मण्डपे

#### **छत्यक**ल्पतरी

अथवा ओत्रियान् विप्रान् वेदवेदाङ्गपारगान् । आह्वत्य द्विगुणांस्तेभ्यः पत्र पत्र ददेत्सुधीः ॥ कृत्वा विधिमिमं जन्तुर्न शोच्यः स्यात्कदाचन । गर्भागारज्वरे भूयः परिक्रमति नैव सः ॥ 'गर्भागारज्वरे' गर्भवासक्केशे ।

इति कालिकापुराणोक्तगोसहस्दानम् ॥

अथाऽऽदित्यपुराणोक्तगोसहस्रदानम्

अथ प्रयच्छेद्विप्रेषु गोसहस्रं महामुने । अर्चयेद्गन्घपुष्पैश्च<sup>\*</sup> पद्दैः सर्वाः समर्चयेत् ॥ 'पद्दैः' वस्त्रैः ।

सबीः कनकश्वद्भाभाः सर्वा रौप्यखुराचिंताः । सर्वाः प्रदक्षिणीकृत्य प्रयच्छेत्तद्विजातिषु<sup>3</sup> ॥ सुवर्णश्वद्भरचिता वस्त्राभरणम् घिताः । हीनाङ्गा न ददेझावः कृशा वृद्धातुरास्तथा ॥ एकां गामर्चयेत्तासां शेषाणां च विधिं श्वर्णु । तिलानां तु शतं "स्नेकं दद्याद्विप्रेषु दक्षिणाम् ॥ पायेन<sup>5</sup> विधिना चैव तर्पयित्वा द्विजांस्तथा ।

1 of. इमादि-दान., pp. 268-264

2 A. S. B. and देमा. read प्रयेख

3 देमा., p. 263, omits this line and the next.

4 I. O., A. S. B. and इमा., खेवा

5 Udaipur Ms., याज्येन

'तिलानां इतं' तिलद्रोणशतमित्यर्थः । 'पायेन' पाद्या-घाँदिना' ।

शुचिः शुद्धमना सूत्वा योऽर्चयेच जनार्दनम् । प्रणम्य शिरसा देवं दत्वा गावश्च सत्वरम् ॥ तेन ता अर्चिताः सर्वा भविष्यन्ति न संशयः । वेदशास्त्रार्थतत्वज्ञाः संहिताध्यापका द्विजाः ॥ अग्निहोत्ररता ये च स्वाध्यायनिरताश्च ये । एतान् विमान् परीक्षेत गोप्रदाने महामुने ॥ ईद्दशानां च यदत्तं तचाऽनन्तमिहोच्यते । अनन्तस्य तदा दानमिति सत्यं महामुने ॥ उपोष्य विधिवचैव प्रसन्नमनसेन्द्रियः । उपोष्य विधिवचैव प्रसन्नमनसेन्द्रियः । उपोष्य विधिवचैव प्रसन्नमनसेन्द्रियः । तर्पयित्वा च ता गावः प्रणिपातेन पूजयेत् । स्पर्शयित्वा तु ता गावः सुमनास्तुसमाहितः ॥

'स्पर्शयित्वा' दत्वा ।

न चैतास्ताडयेइण्डैर्न हस्तेन न छेष्टुना। यथोक्तं गोसहस्रं तु यः प्रयच्छति वै द्विजः। सर्वान् क्वेद्यान् परित्यज्य विष्णुलोके महीयते॥

1 देना. repeats this, p. 268

2 I. O., A. S. B. and EHI., जाबाणेभ्य

3 Omitted in हेमा.

4 I. O., A. S. B. and EH

तथा

तिलानां च शतं यस्तु विना गोभ्यः प्रयच्छति। पलमेकं सुवर्णस्य गोसहस्राद्विशिष्यते ॥ यथोक्तं गोसहस्ं तु प्रयच्छेत्तु द्विजातिषु । तरफलं लभते दाता सद्यः पापात्प्रमुच्यते ॥ यस्तु पइयति पापात्मा सोऽपि पापात्ममुच्यते । एकविंशतिसुद्धृत्य ये च पूर्वे व्यवस्थिताः ॥ तारयन्ति नराः क्षित्रं कुलान्येकोत्तरं दातम् । अलाभे गोसहसूस्य सुवर्णं दातुमईति ॥ सहस्राई शतं न्यूनं द्विजानां च तिलैः सह । तथा च लभते नित्यं सम्पूर्ण द्विजसत्तम। अर्चितानां सहस्राणां फलं प्राप्नोति मानवः ॥ सम्पूर्णदक्षिणं विम गोसहस्ं प्रकीर्तितम् । तिलानां तु शातं खेकं गवां दानेन तत्समम् ॥ 'सहस्राई' सुवर्णस्य बोडशमाषपरिमितस्येति शेषः"।

इत्यादित्यपुराणोक्तगोसहस्रदानम्॥

अथ अस्ताभारतोक्तगोसहस्रदानम्

गवां सहस्रदः प्रेत्य नरकं नैव पड्याति ।

1 देशा. p. 284

2 Reproduced by Ruff. p. 264

3 देमा. p. 564

# दानकाण्डे गोसहस्रदानम्

सर्वत्र विजयं चाऽपि लभते मनुजाधिप ॥ दशगोसहस्रदो नित्यं शकेण सह मोदते। अक्षयान् लभते लोकान्नरः दातसहस्रदः ॥

सुवर्णशृङ्गैस्तु विराजितानां

गवां सहस्रस्य पुनः प्रदाता।

प्राप्तोति लोकं दिवि देवलोक-

मित्येवमाहुर्मुनिदेवसङ्घाः ॥

इति त्रिप्रकारगोसहस्रदानम् ॥

\*]

222

# अथ पर्वतदानानि

तत्र मत्स्यपुराणे'

उमापतिख्वाच

मेरोः प्रदानं वक्ष्यामि दराधा सुनिसत्तम । यत्प्रसादान्नरो लोकान् प्राप्तोति सुरपूजितान् ॥ पुराणेषु च वेदेषु यज्ञेष्वायतनेषु च । न तत्फलमधीतेषु कृतेष्विव यदइनुते ॥ तस्माद्विधानं वक्ष्यामि पर्वतानामनुत्तमम् । प्रथमो धान्यदौलः स्यात् द्वितीयो लवणाचलः ॥ गुडाचलस्तृतीयस्तु चतुर्थो हेमपर्वतः । पश्चमस्तिलदौलः स्यात् षष्ठः कार्पासपर्वतः ॥ सप्तमो धृतदौलश्च रत्नदौलस्तथाऽष्टमः । राजतो नवमस्तद्वद्दशमः इंार्कराचलः ॥ वक्ष्ये विधानमेतेषां यथावदनुपूर्वद्याः ।

धान्याचलदानम् (१)

# अयने विषुवे पुण्ये व्यतीपाते दिनक्षये।

1 देमा., p. 385, cites this passage, from पश्चपुराण and begins : पुलस्त्य उपाण

### दानकाण्डे धान्याचलदानम्

4]

शुक्लपक्षे तृतीयायामुपरागे शशिक्षये ॥ विवाहोत्सवयज्ञे वा द्वादश्यामथवा पुनः । शुक्लायां पञ्चदश्यां वा पुण्यर्क्षे च विधानतः ॥ धान्यत्रौलादयो देया यथाशास्त्रविधानतः । गोमयेनोपलिप्तायां यथाशास्त्रविधानतः <sup>1</sup> ॥ तीर्थे वाऽऽयतने वाऽपि गोष्ठे वा भवनाङ्गणे । मण्डपं कारयेद्रक्त्या चतुरस्मुमुदङ्मुखम् ॥ प्राग्रदक्प्रचणं तद्वत्प्राङ्मुखं वा विधानतः । गोमयेनाऽनुलिप्तायां भूमावास्तीर्य वै कुशान् ॥ तन्मध्ये पर्वतं कुर्यात् विष्कम्भैः पर्वतैर्युतम् । धान्यद्रोणसहस्रेण भवेद्विरिरिहोत्तमः ॥

'द्रोणः' प्रमाणस्थकरचरणस्य पुंसो द्वाददाभिः प्रसृति-भिः क्कडवो भवति । अनेन कुडवेन चतुर्गुणोत्तरं प्रस्थाढक-द्रोणा भवन्ति । अतश्चतुष्पष्ठ्या कुडवैरेको द्रोणो भवति"।

> मेरुर्महाबीहिमयस्तु मध्ये सुवर्णवृक्षत्रयसंयुतः स्यात् । पूर्वेण सुक्ताफलवज्रयुक्तो याम्येन गोमेदकपुष्परागैः ॥

- Omitted by देमा. p. 886 ; I. O. reads वथाशास्त्रविधानतः;
   Udaipur Ms. has वथा छ्यविधानतः
- 2 The entire passage is cited by हेमादि, p. 387, who ends this quotation with the words: ''इति कल्पतरण व्याख्यातम्''

389

'वृक्षत्रय' इति दार्कराचले त्रयो बृक्षा वक्ष्यमाणा मन्दारपारिजातकल्पपादपाः'।

> पश्चाच गारुत्मतनीलरझैः सौम्येन वैडूर्यसरोजरागैः । श्रीखण्डखण्डैरभितः प्रवाल-लतान्वितः शुक्तशिलातलः स्यात् ॥ ब्रह्माञ्ध विष्णुर्भगवान् पुरारिः<sup>2</sup> दिवाकरोञ्प्यत्र हिरण्मयः स्यात् । मूर्द्वव्यवस्था गतमत्सरेण कार्यस्त्वनेके<sup>8</sup> च पुनर्द्विजौधाः ॥

'मूर्द्वव्यवस्था'\* उपरिदेशस्थितिः । 'द्रिजौघाः'ः पक्षिस-मूहाः । ते च सौवर्णाः, हिरण्मयत्वस्य प्रकृतत्वात् ।

> चत्वारि शुङ्गाणि च राजतानि नितम्बभागेष्वपि राजतः स्यात् । तथेक्षुवंशावृतकन्दरस्तु, घृतोदकः प्रस्रवणश्च दिक्षु ॥ शुङ्काम्बराण्यम्बुधरावली स्यात्

पूर्वेण पीतानि च दक्षिणेन ।

- हेमा. p. 337: "व्याप्रवर्षयुत इति" । दक्षिणे मन्दारः, उत्तरे पारिणातः, मध्ये कल्पतवः इति व्याप्रयम्"
- 2 I. O., guft: for yuft:
- 3 हमा. p. 337, has सुवर्णेन for त्वनेके
- 4 हमा. p. 337-338 repeats these explanations
- 5 A. S. B. and इमा., आहेंबु for तथेबु

वासांसि पश्चादथ कर्चुराणि रक्तानि चैवोत्तरतो घनाली ॥

इक्षुरेव वंदाः । घृतमेवोदकम् । वासांस्येव मेघाः । 'बनाली'मेघमाला ।

> रौप्पान महेन्द्रप्रमुखानधाड्यौ संस्थाप्य लोकाधिपतीन कमेण । नानाफलाली' च समन्ततस्यात् मनोरमं माल्यविलेपनत्र ॥ वितानमेवोपरि<sup>2</sup> पत्रवर्ण-मम्लानपुष्पाभरणं सितं वा । इत्थं निवेइयाऽमरशैलमप्रधं मेरोस्तु विष्कम्भगिरीन् कमेण ॥ तुरीयभागेन चतुर्दिशं तु संस्थापयेत्पुष्पचिलेपनाब्यान्<sup>3</sup> ॥ पूर्वेण मन्दरमनेकफलैश्च युक्तं युक्तं गणैः कनकभद्रकदम्बचिह्नम् । कामेन काञ्चनमयेन विराजमानं आकारयेत्कुसुमवस्त्रविलेपनाब्यम् ॥

'मन्दरोऽपि' बीहिमय एव ।

I. O. and A. S. B., फल्मनि
 2 हेमा. p. 887, बितानकं नौपरि
 A. S. B., दिलेपनाव्यं

### कृत्यकस्पतरौ

क्षीरारुणोदसरसाऽथ वनेन चैव रौप्येण शक्तिघटितेन विराजमानम् । याम्येन गन्धमदनश्च निवेशनीयो गोधूमसञ्चयमयः कलधौतजम्ब्बा॥

'क्षीरारुणोदसरसा' क्षीरपूरितेनाऽरुणोदसंज्ञकेन तडा-गेन। 'वनेनाऽपि' रूप्यघटितेन। 'गन्धमदनः' गन्धमादनः। 'कलधौतजम्ब्वा' सुवर्णजम्बुब्रक्षेण।

> हैमेन यक्षपतिना घृतमानसेन बस्त्रैश्च राजतबनेन च संयुतस्स्यात् । पश्चात्तिलाचलमनेकसुगन्धिपुष्प-सौबर्णपिष्पलहिरण्मयहंसयुक्तम् ॥

'घृतमानसेन' घृतकल्पितमानससरसा । 'पश्चात्' पश्चिमदेशे ।

> आकारयेद्रजतपुष्पवनेन तद्वत् वस्त्रान्वितं दधिसितोदसरस्तथाऽग्रे। संस्थाप्य तं विपुल्डौलमथोत्तरेण दौलं सुपाइर्वमपि माषमयं सवस्त्रम् ॥

'विषुखदौढं' नाम पर्वतम् ।

पुष्पैश्च हेमवटपादपदोखरं तं आकारयेत् कनकघेनुविराजमानम् । माक्षीकभद्रसरसा च वनेन तद्वत् रौप्येण भास्करवता च युतं विधाय ॥

होमैश्वतुर्भिरथ वेदपुराणविद्रिः दान्तैरनिन्चचरिताकृतिभिद्विंजेन्द्रैः। पूर्वेण हस्तमितमत्र विधाय कुण्डं कार्यस्तिलैर्यवचृतेन समित्कुशैश्च' ॥ रात्री च जागरमनुद्धतगीतत्यैं-रावाहनं च कथयामि शिलोच्चयानाम् ॥ <sup>26</sup>त्वं सर्वदेवगणधाम निधेविंख्द-मस्मद्ग्रहेष्वमरपर्वत नाशयाऽऽहा । क्षेमं विधत्स्व कुरु शान्तिमनुत्तमां नः सम्पूजितः परमभक्तिमता मया हि ॥ त्वमेव भगवानीशो ब्रह्मा विष्णुर्दिवाकरः। मूर्तामूर्तपरं बीजमतः पाहि सनातन ॥ यस्मात्त्वं लोकपालानां विद्वमृतेश्च मन्दिरम् । रुद्रादिखबसुनां च तस्माच्छार्नित प्रयच्छ मे ॥ यस्मादश्रन्यममरैनारीभिश्च "शिरस्तव।

तस्मान्मामुद्धराऽशेषदुःखसंसारसागरात्'॥ एवमभ्यच्र्यं° तं मेरुं मन्दरं चाऽभिष्जयेत्। 'यस्माचैत्ररथेन त्वं भद्राइवप्रमुखेन च°।

1 днг. pp. 889-840

2 मेरोरावाइनसन्त्राः इति हेमाज्री, p. 840

8 Omitted in A. S. B.

4 हेना. p. 341, समस्तवा for जिरस्तव

5 A. S. B., एवमामन्त्र्य

6 हेमा., भजारवेन वर्षेण च ; I. O., मन्त्राख वर्षेणे च

9]

शोभसे मन्दर क्षिप्रमलं तुष्टिकरो' भव ॥ यस्माच्च्डामणिर्जम्बुद्वीपे त्वं गन्धमादन । गन्धर्ववनशोभावानतः कीतिर्देढाऽस्तु मे ॥ यस्मात्त्वं केतुमालेन वैभ्राजेन वनेन च। हिरण्मयइचाल्पशिखरः" तस्मात्युष्ठिर्धुवाऽस्तु मे' ॥ अनेन मन्त्रेण विपुलपर्वतमन्त्रणम् । उत्तरैः कुरुभिर्यस्मात् सावित्रेण वनेन च। सुपाइवें राजसे नित्यं अतः श्रीरक्षयाऽस्तु मे ॥ एवमामन्त्र्य तान् सर्वान् प्रभाते विमले पुनः । स्नात्वाऽथ गुरवे दयान्मध्यमं पर्वतोत्तमम् ॥ विष्कम्भपर्वतान् दयाहत्विग्भ्यः कमशो सने। गावश्च दयाबतुर्विंदादथवा दश शक्तितः" ॥ अथवा सप्त चाञ्ही वा पञ्च दचादशक्तिमान् । एकां गां गुरवे दद्यात्कपिलां च पयस्विनीम् ॥ पर्वतानामशेषाणामेष एव विधिः स्मृतः । त एव पूजने मन्त्राः त एवोपस्कराः स्मृताः ॥ ग्रहाणां लोकपालानां ब्रह्मादीनां च सर्वदा । स्वमन्त्रेण च सर्वेषु होमः शैलेषु पठ्यते ॥ उपवासो भवेन्नित्यं अज्ञक्तौ नक्तमिष्यते।

1 हेमा. p. 341, पुष्टिकरो

2 A. S. B and En., fermanacalaret:

3 I. O., सुपार्श्व बशसे बित्यं अतः पाहि क्षमस्त मे

4 हेमा., p. 341, पार्थिन for शक्तितः

\$8\$

[4

### दानकाण्डे धान्याचलदानम्

4]

विधानं सर्वश्रैलानां कमशः शृणु नारद ॥ दानकाले च ये मन्त्राः पर्वतेषु च यत्फलम्' । 'अन्नं ब्रह्म यतः प्रोक्तमन्नं प्राणाः प्रकीर्तिताः । अन्नाद्धवन्ति भूतानि जगदन्नेन वर्तते ॥ अन्नमेव यतो लक्ष्मीरन्नमेव जनार्दनः । धान्यपर्व्वतरूपेण पाहि तस्मान्नमो नमः' ॥ अनेन विधिना यस्तु दद्यादन्नमयं गिरिम् । मन्वतरदातं साग्रं<sup>2</sup> देवलोके महीयते ॥ अप्सरोरगन्धवैंराकीर्णन<sup>3</sup> विराजता । विमानेन दिवः प्रष्ठमायाति ऋषिसेवितः<sup>4</sup> ॥ कर्मक्षयाद्राजराज्यं प्राप्नोतीह न संदायः<sup>5</sup> ।

इति धान्याचलदानम् ॥

- 1 These lines are omitted by Udaipur Ms. and are supplied by A. S. B. and I. O.; देसा., p. 842, reads सर्वसः for सर्वदा, पार्थिव for नारद, and दानकालेषु
- 2 I. O., मन्बन्तरमुर्ण साथ ; हेमा. p. 343 reads मन्बन्तधर्त सार्थ
- 3 I. O., अपारोगण for अपसरोरग ; so also हमा. p. 848.
- 4 हेमा. p. 848, बुरसेबितः
- 5 I. O. reads instead ; कल्पान्ते तु मचेद्राना राज्यं प्राप्नोत्यसंशयम्

553

कृत्यकब्पतरी

अथ खवणाचलदानम्(२)

अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि लवणाचलमुत्तमम् । यत्प्रदानान्नरो लोकं प्राप्नोति शिवसंयुतम् ॥ उत्तमः षोडदाद्रोणः कर्तव्यो ठवणाचलः । मध्यमः स्यात्तदर्द्धेन चतुर्भिरधमः स्मृतः ॥ <sup>3</sup>वित्तहीनो यथाशकतथा द्रोणादई तु कारयेत्। चतुर्थांशेन विष्कम्भपर्वतान् कारयेत्पृथक् ॥ विधानं पूर्ववत् कुर्यादुत्रसादीनां च सर्वदा। तद्बद्वेममयान्सर्वान् लोकपालान् निवेदायेत् ॥ सरांसि कामदेवादीन् तद्वच्चाऽत्र निवेशयेत् । क्रयोजागरमद्राऽपि दानमन्त्रं निवोधत ॥ 'सौभाग्यरससम्भूतो यतोऽयं खबणो रसः। तदात्मकत्वेन च मां पाहि पापालगोत्तम ॥ यस्मादन्नरसाः सर्वे उत्कटा लवणं विना"। प्रियं च शिवयोर्नित्यं तस्माच्छार्न्ति प्रयच्छ मे ॥ विष्णुदेहसमुद्भूतं यस्मादारोग्यवर्द्धनम् । तस्मात्पर्वतरूपेण पाहि संसारसागरात्' ॥

1 देमा. p. 346 ff.

2 Udaipur Ms. and A. S. B., बाबपुनित

3 L O. is corrupt through out this section.

4 Udaipur Ms. and हेमा. p. 347 read नोरकटा. The text follows A. S. B. as it gives a better sense.

553

तत्र मत्स्यपुराणे'

इति खबणाचलदानम् ॥

अथ गुडपर्वतदानम् (१)

अनेन विधिना यस्तु दद्याछवणपर्वतम्' । उमालोके वसेत्कल्पं ततो याति परां गतिम् ॥

अयाऽतः सम्प्रवर्ध्यामि गुडपर्वतमुत्तमम् । यत्प्रदानान्नरः श्रीमान् स्वर्गमाप्नोति पूजितः" ॥ उत्तमो दद्याभिर्भार्रेर्मध्यमः पत्रभिर्मतः । त्रिभिर्भारैः कनिष्ठस्त्यात्तदर्द्वेनाऽल्पवित्तवान् ॥ तद्रदामन्त्रणं पूजा <sup>\*</sup>होमवृक्षसुरार्चनम् । विष्कम्भपर्वतांस्तद्वत्सरांसि वनदेवताः ॥ होमजागरणं तद्वत् ठोकपाछाधिवासनम् । धान्यपर्वतवत् कुर्यादिमं मन्त्रमुदीरयेत् ॥ 'यथा देवेषु विद्वात्मा प्रवरोऽयं जनार्द्दनः । सामवेदस्तु वेदानां महादेवस्तु योगिनाम् ॥ प्रणवः <sup>®</sup>सर्वमन्त्राणां नारीणां पार्वती यथा ।

1 I. O., व-बादुभय गिरिम्

तत्र मत्स्यपुराणे

- 2 of. En. p. 347 ff.
- 3 हेमा. p. 347 reads : यरप्रदानाचरः स्वर्गमाप्नोति झरपूजितम् ।
- 4 'भारः' परिभाषायां व्याख्यातः हेमा. p. 347
- 5 A. S. B., 9001
- 6 Udaipur Ms. reads : सर्वदेवानां

#### **इत्यक**स्पतरो

तथा रसानां प्रवरः सदैवेश्चरसो मतः ॥ मम तस्मात्परां लक्ष्मीं ददस्व ग्रुडपर्वत । निवासआऽपि पार्वत्यास्तस्मान्मां पाहि सर्वदा'' ॥ अनेन विधिना यस्तु दद्याहुडमयं गिरिम् । पूज्यमानः स गन्धर्वेगौँरीलोके महीचते<sup>°</sup> ॥ पुनः<sup>3</sup> कल्पद्यतान्ते तु सप्तद्वीपाधिपो भवेत् । आयुरारोग्यसम्पन्नः<sup>4</sup> द्यानुभिआऽपराजितः ॥

# इति गुडपर्वतदानम् ॥

## अथ "कनकाचलदानम् (४)

## तत्र मत्स्यपुराणे

# अथ पापहरं वक्ष्ये सुवर्णाचलमुत्तमम् । यस्य प्रसादाद्भवनं<sup>®</sup> निर्वेरं याति मानवः ॥

- 1 This and six preceding lines are omitted by I. O.
- 2 I. O., स्वर्गलोंके वसेदतः
- 8 I. O., पुनर्मत्येगतः सोऽथ
- O T. O. Basterid: eras
- 4 I. O., अरोगः सर्वेशंपनः
- A. S. B. and I. O., have: द्वर्णोवसदावम्, which हेगा., p. 850, also adopts.
- 6 I. O. and हेमा., प्रसायन्द्रवर्न; Udaipur Ms. reads मुबन; I. O. reads वैरिव for निर्वेर, which harmonises with मुबनम्

### दानकाण्डे तिलाचलदानम्

उत्तमः पलसाइस्रो मध्यमः पत्रभिः शतैः । तदर्द्वनाऽधमस्तद्वत्' अल्पवित्तोऽपि शक्तितः ॥ दयादेकपलाद्र्द्वं यथाशक्त्या विमत्सरः<sup>2</sup> । धान्यपर्वतवत् सर्वं विदध्यान्मुनिपुङ्गव ॥ विष्कम्भशैलास्तद्वच कत्विग्भ्यः प्रतिपादयेत् । 'नमस्ते ब्रह्मगर्भाय ब्रह्मबीजाय वै नमः ॥ यस्मादनम्तफलदस्तस्मात्पाहि शिलोचय । यस्मादनम्तफलदस्तस्मात्पाहि शिलोचय । यस्मादनेग्तफलदस्तस्मात्पाहि शिलोचय । यस्मादनेग्तफलदस्तस्मात्पाहि शिलोचय । वस्मादनेग्तफलदस्तस्मात्पाहि शिलोचय । यस्मादनेग्तफलदस्तस्मात्पाहि शिलोचय । यस्मादनेतरूपेण तस्मात्पाहि नगोत्तम् ॥ से याति परमं 'स्थानं ब्राह्ममानन्दकारकम् । तत्र कल्पद्यतं तिष्ठेत्ततो याति परां गतिम् ॥

इति कनकाचलदानम् ॥

# अथ "तिलाचलदानम् (५)

### तत्र मत्स्यपुराणे

### अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि तिल्हाँलं विधानतः ।

- 1 A. S. B., तदबीयरतस्तहत ; I. O., तदबेन न यस्तहत्
- 2 I. O., विमर्शतः
- 8 हेमा. p. 351, बस्मात्युव्यं
- 4 हेमा. p. 851, जबालोकमानन्दकारणम्
- 5 A. S. B., and Em. p. 351 read तिलगोलदालम्
- 6 This section is not found in सत्यपुराण ( Ananda srams edn. ) and is ascribed to पद्मपुराण in देमादि, p.351.

4]

#### हत्यकल्पतरो

यत्प्रदानान्नरो याति विष्णुलोकमनुत्तमम् ॥ उत्तमो दद्याभिद्रोंणैर्मध्यमः पत्रभिर्मतः । त्रिभिः कनिष्ठो विप्रेन्द्र तिल्दौलः प्रकीर्तितः ॥ पूर्ववचाऽपरं सर्वं 'विष्कम्भं पर्वतादिकम् । दानमन्त्रं प्रवक्ष्पामि यथावन्मुनिपुङ्गव ॥ 'यस्मान्मधुवधे विष्णोर्देहस्वेदसमुद्भवाः । तिलाः क्रुशाश्च मापाश्च तस्माच्छन्नो भवत्विह् ॥ हव्यकव्येषु यस्माच तिलैरेवाऽभिलक्षणम् । त्रवादुद्धर शैलेन्द्र तिलाचल नमोऽस्तु ते' ॥ इत्यामन्त्र्य च यो दद्यात्तिलाचलमनुत्तमम् । स वैष्णवं पदं याति पुनरावृत्तिदुर्ल्जभम् ॥ दीर्घायुषमवामोति पुत्रं पौत्रं च मानवः । पितृभिर्देवगन्धवैः पूज्यमानो दिवं व्रजेत् ॥

इति तिलाचलदानम् ॥

# अथ कार्पासाचलदानम् (६)

### तन्न अमत्स्यपुराणे

# अधाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि कार्पासाचलमुत्तमम् ।

- 1 हेमा. p. 351, इङ्गविष्कम्भकादिकम्
- 2 हेमा. pp. 860-1, has कार्पासपर्वतदानविधिः
- 8 देशा. pp. 360, ascribes this to पद्मपुराल. It is not found in स. पु.

## दानकाण्डे घृताचळदानम्

यत्प्रदानान्नरः' श्रीमात् प्राप्तोति परमं पदम् ॥ कार्पासपर्वतस्तद्वद्विंशद्वारौरिहोत्तमः । दर्ज्ञाभिर्मध्यमः प्रोक्तः कनिष्ठः पत्रभिः स्मृतः ॥ भारेणाञ्लपधनो दद्याद्वित्तज्ञाव्यविवर्जितः । धान्यपर्वतवत् सर्वमासाच मुनिपुङ्गव<sup>°</sup> ॥ प्रभातायां तु र्ज्ञावर्या <sup>°</sup>दद्यादिदमुदीरयन् । 'त्वमेवाञ्ज्वरणं यस्माछोकानामिह सर्वदा ॥ कार्पासेन्द्र<sup>4</sup> नमस्तुभ्यमधौधध्वंसनो भव' । इति कार्पासशैलेन्द्रं यो दद्याच्छिवसन्निधौ<sup>6</sup> ॥ ख्दलोके बसेत्कल्पं ततो राजा भवेदिह ॥

इति कार्पासरीलदानम् ॥

अथ धृताचलदानम् (७)

तत्र मत्स्यपुराणे

अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि घृताचलमनुत्तमम् । तेजोऽमृतमयं सर्वं महापातकनादानम् ॥

1 A. S. B., प्रसादात

2 देसा. pp. 361, राजसतम for मुलिपुत्रव

3 I. O., इमें मन्त्रमुदौरयन्

4 देसा. p. 361, कापोसावल

5 I. O., शिवसशिषो; Udaipur Ms. has पर्वसचिषी

6 In Eur. p. 363, attributed to augua

4]

### **क**त्यकल्पतरी

र्विशत्या घृतकुम्भानामुत्तमः स्याद्घृताचलः । दशभिर्मध्यमः प्रोक्तः पश्चभिस्त्वधमः स्मृतः ॥ अल्पवित्तोऽपि' यो दद्याद्वाभ्यामिह विधानतः । विष्कम्भपर्वतांस्तद्वचतुर्थांशेन कल्पयेत् ॥ शालितण्डुलपात्राणि क्रम्भोपरि निवेशयेत्। कारयेत्संहतान् सर्वान् यथाशोभं विधानतः ॥ वेष्टयेत् श्रहवासोभिरिक्षदण्डफलादिकैः । धान्यपर्वतवच्छेषं विधानमिह पव्यते ॥ अधिवासनपूर्व<sup>2</sup> तु तद्रद्वोमसुरार्चनम् । [ शालितण्डुलपात्राणि कुम्भोपरि निवेशयेत्<sup>3</sup> ] ॥ प्रभातायां तु शर्वयां गुरवे विनिवेदयेत्। विष्कम्भपर्वतांस्तद्वदृत्विग्भ्यः" शान्तमानसः ॥ संयोगाद्घृतसुत्पन्नं यस्मादस्ततेजसः । तस्मात् घृतार्चिविंइवात्मा मीयतामत्र दाङ्गरः ॥ 'यस्मात्तेजोमयं ब्रह्म घुते तच व्यवस्थितम् । घृतपर्वतरूपेण तस्मानः पाहि भूधर' ॥ अनेन विधिना दयाव् घृताचलमनुत्तमम् । महापातकयुक्तोऽपि लोकमायाति<sup>6</sup> शाङ्करम् ॥

- 1 हेमा. p. 363, अस्पनित्तः प्रतुमौत
- 2 हमा. p. 368, अभिषासं च कुवॉत
- 3 देमा. p. 368 has this line, which is missing in the manuscripts.
- 4 I. O., विप्रेभ्य:
- 5 I. O., आप्रोति

\$38

हंससारसयुक्तेन किङ्किणीजालमालिना । विमानेनाऽप्सरोभिश्च' सिद्धविद्याधरैर्वृतः ॥ विचरेत् पितृभिः सार्द्धं यावदाभूतसम्8वम् ॥

इति घुताचलदानम् ॥

अथ रत्नाचलदानम् (८)

तत्र <sup>3</sup>मत्स्यपुराणे अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि रताचलमनुत्तमम् । मुक्ताफलसहस्रेण पर्वतः स्यात्स उत्तमः ॥ मध्यमः पश्चद्यातिकछिद्यतेनाऽधमः<sup>4</sup> स्मृतः । चतुर्थाद्येन विष्कम्मपर्वताः स्युः समन्ततः ॥ पूर्वेण वज्रगोमेदैर्दक्षिणे इन्द्रनीलकैः । पुष्परागयुत्तैः कार्यो विद्रद्भ्यो गन्धमादनः ॥ वैदूर्यविद्रुमैः पश्चात् सम्मितो विपुलाचलः<sup>6</sup> । पद्मरागैः ससौपर्णेक्त्तरेण च विन्यसेत् ॥

'वज्रगोमेदैः' समसंख्यैः, 'समं स्यादश्चतत्वात्' इति

- 1 I. O., विमानेनाऽकेवणेन
- 2 A. S. B. I. O., and देवा. p. 364 have रत्नावलदानम् The extract is attributed by देवा. to पद्मपुराण
- 3 H. g. ch. 90.
- 4 I. O., शतकेः विंशतैर्याऽधनः
- 5 A. S. B. and I. O.

न्यायात् । 'सौपणः' गरुडात्मजः' ।

धान्यपर्वतवत् सर्वमत्राऽपि परिकल्पयेत् । तद्रदावाहनं कृत्वा इक्षान् देवांश्च काञ्चनान् ॥ पूजयेत्पुष्पपानीयैः प्रभाते च विसर्जयेत् । पूर्ववद्वुरुऋत्विग्भ्य इमान् मन्त्रानुदीरयेत् ॥ 'त्वं च रत्नमयो नित्यं नमस्तेऽस्तु सदाचल्" । यथा देवगणाः सर्वे सर्वरत्नेष्ववस्थिताः ॥ यस्माद्रत्नप्रसादेन तुष्टिं प्रकुरुते हरिः" । स याति वैष्णवं लोकममरेइवरपूजितः ॥ सदा रत्नप्रसादेन तस्मान्नः पाहि पर्वत । यावत्कल्पद्यातं सान्नं वसेदिह नराधिप' ॥ अनेन विधिना यस्तु दद्याद्रत्नमहागिरिम्" । रूपारोग्यगुणोपेतः सप्तद्वीपाधिपो भवेत् ॥ ब्रह्तत्यादिकं किञ्चिद्यदन्नाऽमुन्न वा कृतम् । तत्सवै नाद्यमायाति गिरिर्वज्ञहतो यथा ॥

# इति रलाचलदानम् ॥

- 1 Reproduced by हेमा. pp. 364 ff.
- 2 I. O. and A. S. B. texts corrupt : restored from printed Puranas and Em. pp. 365
- 3 The order of the verses here is slightly different from #. g. ch. 90, p. 161
- 4 1. O. and Em. pp. 865., रलमयं गिरिम्

2 स. g. ch. 91. Attributed by हेमा. to पद्मपुराण S Reproduced by हेमा. pp. 865 4 A. S. B.

1 A. S. B., रजतावलदानम्

ब्रह्मविष्ण्वर्भवात् कार्यो नितम्योञ्च हिरण्मयः । राजनं स्याद्यदम्येषां कार्यं तदिइ काश्वनम् ॥ कोषं च पूर्ववत् कुर्याद्वोमजागरणाादिकम् । दयात्तद्वत्प्रभाते तु गुरवे रौप्यपर्वतम् ॥ विष्कम्भदौलानृत्विग्भ्यः पूज्य वस्त्रविलेपनैः । इमं मन्त्रं पठन् दद्यादर्भपाणिर्विमत्सरः ॥ 'पितृणां वस्त्रभो यस्माद्वरीन्द्राणां शिवस्य च<sup>4</sup> ।

'कलघौत' काञ्चनम्" ।

तत्र "मत्स्यपुराणे

अतः परं प्रवक्ष्यामि रूप्याचलमनुत्तमम् । यत्प्रसादान्नरो याति सोमलोकं द्विजोत्तम ॥ दशभिः पलसाहस्रैरुत्तमो रजताचलः । पत्राभिर्मध्यमः मोक्तस्तदर्द्धेनाञ्वरः स्प्टतः ॥ अशक्तौ विंशतेरूर्द्धं कारयेच्छक्तितः सदा । विष्कम्भपर्वतांस्तद्वत्तुरीयांशेन कल्पयेत् ॥ पूर्ववद्राजतान् कुर्यान्मन्दरादीन् विधानतः । कलधौतमयांस्तद्वल्लोकेशान्चयेद्वधः ॥

अथ 'रूप्याचलदानम् (९)

वानकाण्डे रूप्याचलदानम्

9]

229

- 2 H. S. ch. 12, p. 162 ; attributed by EHI. to 44931
- 1 The printed text বেল পাই makes no sense : it should be পাই বেল

अधाऽतः सम्यवक्ष्यामि इार्कराचलमुत्तमम् । यस्य प्रदानाद्रिष्ण्वर्कस्द्रास्तुष्यन्ति सर्वदा ॥ अष्टभिः इार्कराभारैरुत्तमः स्यान्महाचलः । चतुर्भिर्मध्यमः प्रोक्तो भाराभ्यामवरः स्मृतः ॥ भारेण चार्ऽर्द्वभारेण कुर्याद्यः स्वल्पवित्तवान् । विष्कम्भपर्वतान् कुर्यात्तरीयांद्रोन मानवः ॥ धान्यपर्वतवत्सर्वमासाद्याऽमरसंयुतम् । मेरोरुपरि तद्वच्च स्थाप्यं हेमतरुत्रयम् ॥ मन्दारः पारिजातश्च तृतीयः कल्पपादपः । एतद्वृक्षत्रयं सूर्धि सर्वेष्त्वपि निवेदयेत् ॥

अथ शर्कराचलदानम् (१०)

तत्र मत्स्यपुराणे<sup>®</sup>

# इति रूप्याचलदानम् ॥

पाहि' राजत तस्मान्नः शोकसंसारसागरात्'॥ इत्थं निवेदय यो दद्याद्रजताचलमुत्तमम् । गवामयुतदानस्य फलमाप्नोति मानवः॥ सोमलोके स गन्धवः किन्नराप्सरसां गणैः । पूज्यमानो वसेद्वीमान् यावदाभूतसम्छवम् ॥

हरिचन्दनसन्तानौ पूर्वपश्चिम नागयोः । निवेइयौ सर्वरौलेषु विशेषाच्छर्कराचले ॥ मन्दारे कामदेवश्च प्रत्यग्वकत्रः सदा भवेत्। गन्धमादनश्टङ्गे तु धनदः स्यादुदङ्मुखः ॥ पाङ्मुखो वेदम्तिंख हंसः स्याद्रिपुलाचले। हैमी सुपाइवें सुरभी दक्षिणाभिमुखी भवेत्॥ धान्यपर्वतवत् सर्वमावाहनमखादिकम् । कृत्वाध्य गुरवे दद्यान्मध्यमं पर्वतोत्तमम् ॥ ऋत्विग्भ्यश्चतुरः शैलानिमान्मन्त्रानुदीरयेत्। 'सौभाग्याम्रतसारोऽयं परमः शर्करायुतः ॥ तद्रन्ममाऽऽनन्दकारी भव शैलेन्द्र सर्वदा। असृतं पिवतां ये तु निपेतुर्भुवि इाकिराः' ॥ देवानां तत्समुत्थोऽयं<sup>®</sup> पाहि नः शर्कराचल । मनोभवधनुर्भध्यादुद्रता रार्करा यतः ॥ तन्मयोऽसि महाशैल पाहि संसारसागरात्'। यो दयाच्छर्कराइौलमनेन विधिना नरः ॥ सर्वपापविनिर्मुक्तः प्रयाति शिवमन्दिरम् । चन्द्रादित्यप्रतीकाशमधिरुह्याऽनुजीविभिः॥ सहैव यानमातिष्ठेत्स तु विष्णुप्रचोदितः । ततः कल्पदातान्ते तु सप्तद्वीपाधिपो भवेत्॥

1 Udaipur Ms., ato:

2 H. g. p. 162, देवानां तत्वमुत्यस्त्वं

4]

कत्यकब्पतरी

180

तथा

आयुरारोग्यसम्पन्नो यावज्जन्मायुतत्रयम् । भोजनं शक्तितः कुर्यात्सर्वशैले विमत्सरः' ॥ सर्वत्राञ्झारलवणमश्रीयात्तदनज्ञया । पर्वतोपस्करान् सर्वान् प्रापयेद्राह्मणालयम् ॥

पइयोविमानप्यधनोऽपि भक्त्या स्प्र्शेन्मनुष्यैरिह दीयमानान् । शुणोति भक्त्याऽथ मतिं ददाति निष्कल्मषः सोऽपि दिवं प्रयाति ॥ दुःस्वप्नप्रशमसुपैति पञ्चमानैः शैलेन्द्रे मेव मय मेदनैमेनुष्यः । यः क्रुपांत् किसु सुनिपुङ्गवेह सम्यक् शान्तात्मा सकलगिरीन्द्रसम्प्रदानम् ॥

इति शर्कराचलदानम् ॥

इति "महाराजाधिराजश्रीमद्रोविन्दचन्द्रदेवमहासान्धिविग्र-हिक भहअहिदयधरात्मज भहअीलक्ष्मीधरविरचिते कृत्यकल्पतरी दानकाण्डे पर्वतदानानि ॥

- 1 A. S. B., सर्वश्रीकेष्वमत्सरः
- 2 A. S. B. ; Udaipar Ms. has aff situesen utfatted कृत्वकत्पतरी दानकाको पर्वतदानानि ; I. O. reads पर्वतदानपर्व for पर्वतदानानि

# अथ गुडधेन्वादिदानानि

तत्र 'मत्स्यपुराणे

गुडधेनुविधानस्य यद्रूपामिह यत्फलम् । तदिदानीं प्रवक्ष्यामि सर्वपापप्रणाशनम् ॥ कृष्णाजिनं चतुर्हस्तं प्रागग्रं विन्यसेद्रुवि । गोमयेनोपलिप्तायां दर्भानास्तीर्थं यत्नतः ॥ रुष्वेणकाजिनं तद्वद्वत्सस्य परिकल्पयेत् । प्राङ्मुखीं कल्पयेद्वेनुमुदक्पादां सवत्सकाम् ॥ उत्तमा गुडधेनुः स्यात्सदा भारचतुष्टयम् । वत्सं भारेण कुर्वांत भाराभ्यां मध्यमा स्मृता ॥ अर्द्वभारेण वत्सः स्यात्कनिष्टा भारकेण यः । चतुर्थांशेन वत्सः स्यात् गृहवित्तानुसारतः ॥ धेनुवत्सौ घृतास्यौ तौ सितसूक्ष्माम्वरावृतौ<sup>2</sup> । शुक्तिकर्णाविश्चपादौ शुचिमुक्ताफलेक्षणौ ॥

- हेमा. p. 382, brings गुडधेन्वादिदानानि under अतिदान, as defined in भविष्यपुराण : 'वीण्याहरतिदानानि चेन्रु: पृथ्वी स्वरस्वती' ( p. 381')
- 2 A. S. B., इलक्ष्णाम्बराइतौ

#### कत्यकल्पतरी

888

सितस्त्रत्रिरालौ तौ सितकम्बलकम्बलौ । ताम्रकद्रूकप्रष्ठौ' तौ सितचामररोमकौ ॥ बिद्रुमञ्चयुगोपेतौ नवनीतस्तनान्वितौ । क्षौमपुच्छौ कांस्यदोहाबिन्द्रनीलकतारकौ ॥ सुवर्णश्टङ्काभरणौ राजतखुरसंयुतौ । नानाफलसमायुक्तौ घाणगन्धकरण्डकौ ॥

'गन्धकरण्डः' सुरभिगन्धाड्यद्रव्यं कर्पुरादि ।

इत्येवं रचयित्वा तु धूपदीपैरथार्चयेत् । [ॐ] 'या लक्ष्मीस्सर्वमृतानां या च देवेषु संस्थिता ॥ धेनुरूपेण सा देवी मम शान्ति प्रयच्छतु । देहस्था या च ख्राणी राङ्करस्य सदा प्रिया ॥ धेनुरूपेण सा देवी मम पापं व्यपोहतु । विष्णोर्वक्षसि या लक्ष्मीः साहा या च विभावसोः ॥ वन्द्रार्कशकशक्तिर्या धेनुरूपाऽस्तु सा श्रिये । चतुर्मुखस्य या लक्ष्मीः या लक्ष्मीर्धनदस्य च ॥ लक्ष्मीर्या लोकपालानां सा धेनुर्वरदाऽस्तु मे । स्वधा या पितृमुख्यानां स्वाहा यज्ञभुजां च या ॥ सर्वपापहरा धेनुः तस्माच्छान्ति प्रयच्छ मे' । एवमामन्ज्य तां धेनुं ब्राह्मणाय निवेदयेत् ॥ विधानमेतद्वेन्नां सर्वासामिह पब्यते ॥

1 हेमा p. 382, बद्ध ककुरप्रदेश:

तथा'

यास्तु पापविनाशिन्यः पत्र्यन्ते दश घेनवः । तासां स्वरूपं बक्ष्यामि नामानि च नराधिप ॥ प्रथमा गुडधेनुस्स्यात् घृतघेनुस्तथा परा । तिलघेनुस्तृतीया च चतुर्थी जलसंज्ञिता ॥ क्षीरघेनुश्च विख्याता मधुघेनुस्तथा परा । सतमी शर्करावेनुदंधिवेनुस्तथाऽष्टमी ॥ रसघेतुश्च नवमी दशमी स्यात्स्वरूपतः। कुम्भास्स्युईवधेन्नामितरासां च राशयः ॥ सवर्णधेनमप्यन्न केचिदिच्छन्ति मानवाः । नबमी तेन तैलेन" तथाऽन्येऽपि महर्षयः ॥ एतदेव विधानं स्यात्तत्रैवोपस्तराः स्मृताः । मन्त्राबाइनसंयुक्ताः सदा पर्वणि पर्वणि ॥ यथाश्रद्धा प्रदातव्या सुक्तिमुक्तिफलप्रदा । अमेययज्ञफलदाः सर्वपापहराः शुभाः ॥ अयने विषुवे पुण्ये ब्यतीपातेब्यवा पुनः । गुडधेन्वादयो देया उपरागादिपर्वसु ॥ क्षअत्र च घृतादिधेनुद्रव्यपरिमाणमपि गुडधेनूक्तमेव, 'विधानमेतद्वेनूनां सर्वासामपि पव्यते'

# इति सामान्येनाऽतिदेशात् ।

1 देशा. p. 381

2 I. O., कल्पेन

S A. S. B., अनेव ( immeasurable )

283

٤]

'कुम्भास्स्युईवधेनूनामितरासां तु राशयः'

इति भारचतुष्टयादिपरिभितद्रबद्रव्यस्याऽवस्थापनप्रका-रकथनम् । यत्र पद्मपुराणादौ एकेनैव घटेन घृतादिधेनु-कथनं, द्रोणमात्रेण च तिलधेनुकधनं, तदेतदेनुप्रकारात् प्रकारान्तराभिप्रायेण'छ ।

महाभारते

गोमत्या विद्यया धेनुं तिलानामभिमन्त्र्य यः । रसरत्नमयीं दचान्न संशोचेत्कुताकृते ॥

गोमती विद्या तज्जैव

'गावो मामनुतिष्ठन्तु हेमशुङ्गाः पयोमुचः। सुरभ्यस्सौरभेय्यश्च सरितः सागरं यथा॥ गावः पश्याम्यहं नित्यं गावः पश्यन्तु मां सदा। गावोऽस्माकं वयं तासां यतो गावस्ततो वयम्॥ एवं रात्रौ दिवा चाऽपि समेषु विषमेषु च। महाभयेषु च नरः कीर्तयन्मुच्यते भयात्॥

 (माहि p. 384, cites the entire prose explanation between the stars \* and adds 'इति कल्पतरः' This has enabled the erroneous version of the passage in the manuscripts to be corrected.

2 हेमा. p. 388 ज.

1 हेमा. p. 388 म

2 A. S. B., पश्रतमधी तथा

विधानं तिल्धेनोर्यत्तच्छूणुष्व नराधिप । षोडद्याढमयी घेनुअतुर्भिर्वत्सको भवेत् ॥ इक्षुदण्डमयाः पादाः दन्ताः पुष्पमयाः हाभाः । नासा गन्धमयी तस्या जिह्वा गुडमयी तथा ॥ प्रष्ठे तु कल्पनीया स्याद्धण्टाभरणभूषिता । ईदद्शीं कल्पयित्वा तु स्वर्णेझुईां प्रकल्पयेत् ॥ रौष्यखुरां कांस्यदोहां पूर्वधेनुविधानतः । एवं विधानं कृत्वा तु ब्राह्मणाय तु दापयेत्॥ कृष्णाजिनस्थितां घेनुं वासोभि मुंषितां शुभाम्। सत्रेण सुचितां कृत्वा पञ्चरतसमन्दिताम्" ॥ सर्वौषधिसमायुक्तां मन्त्रमुका तु दापयेत्। 'अन्नं मे जायतां सचाः पानं सर्वरसास्तथा ॥ कामान् सम्पादयाऽस्माकं तिलधेनो द्विजापिते। ग्रहामि देवि त्वां भक्त्या कुटुम्बार्थ विशेषतः ॥ भरस्व कामैमाँ सबैंस्तिलधेनो नमोऽस्तु ते'। एवं विधानतो दत्ता तिलघेनुईपोत्तम ॥ सर्वकामसमावाप्तिं कुरुते नाऽत्र संशयः ।

दानकाण्डे पञ्चधेतुदानम् इत्येषा गोमती विद्या कीर्तिता ते मयाऽनघ' ॥ इति गोवघप्रायश्चित्ते बक्ष्यते ।

§]

पद्मपुराणे'

3 इदं वर्च मुद्रितवराहपुराणे नोपरुभ्यते

2 au. g. p. 497, रजतस्य खरेर्युताः

1 quagum p. 433, Bibliotheca Indica ed.

चतुर्भिस्सेतिकाभिस्तु प्रस्थ एकः प्रकीर्तितः । सा तु षोडद्दाभिः कार्या चतुर्भिर्वत्सको भवेत् ॥ इश्चदण्डमयाः पादाः <sup>2</sup>दन्ताः पुष्पमयाः द्युभाः । नासा गन्धमयी तस्या जिह्वा गुडमयी तथा ॥ पुच्छे स्रक्कल्पनीयां स्यात् घण्टाभरणभूषिता । ईदर्जी कल्पयित्वा तु स्वर्णश्टर्झी प्रकल्पयेत् ॥ कांस्यदोहां रौप्यखुरां पूर्वधेनुविधानतः । तिऌधेनुं तदा दत्वा द्वादइयां नियतः द्युचिः<sup>3</sup> ॥ आत्मानं तारयेद्दुर्गान्नरकात् कामदा भवेत् ।

इति पञ्च[गुड]घेनुदानम् ॥

वराइपुराणे

जलघेनुस्तयैवेह कुम्भघेनुः प्रकल्पिता ॥ दत्ता तु विधिना कामान् सयः सर्वान् प्रयच्छति । घेनुअ तत्र दत्ता हि पौर्णमास्यां नराधिप ॥ सा पितॄंस्तारयेदुर्गान्नरकात् कामदा भवेत् । घृतघेनुस्तथा दत्ता विधानेन विचक्षणैः ॥ सर्वकामसमावाप्तिं कुरुते कान्तििदा भवेत् । रसधेनुं तथा दत्वा कार्तिके मासि पार्थिव ॥ सर्वान् कामानवाप्नोति नित्यं सुगतिभाग्भवेत् ॥

1 A. S. B., चारपत्रमयी

आढकेन भवेद्वत्सः सर्वरत्नविश्वितः । हैमश्टर्ङ्गा रौष्यखुरां गन्धघाणां सुज्ञोभिताम् ॥ मुखं ग्रुडमयं कार्यं जिह्रामन्नमयीं तथा । कङ्कणं सूक्ष्मसूत्रं तु पादाविश्वमयौ तथा ॥ ताम्रष्टं भवेत्तस्या ईक्षणे मणिमौक्तिके । वारुस्त्रमयौ<sup>1</sup> कर्णौ दन्तौ फलमयौ तथा ॥ नवनीतैः स्तनान् कुर्यात् पुच्छं माल्यमयं कुरु । पुच्छं तु मणिमुक्ताभिः फल्टैस्तात्र समर्चयेत् ॥ द्युभवस्त्रयुगच्छन्नां चारुवस्त्रविभूषणाम् । ईदृक्संस्थानसम्पन्नां कृत्वा अद्वासमन्वितः ॥

'हुत्वा हुताशने देवीमि'ति। देवीं पूजयित्वा होमप्रका-रेण देवीं प्रीणयित्वा।

तिल्घेनुं प्रवक्ष्यामि दुर्गा येन प्रसीदति । अपि दुष्कृतकर्माऽपि यां दत्वा प्रयतो भवेत् ॥ प्रत्यक्षा येन देवी स्याद्राजपुत्र सुखावह । भवनेऽतिचिरेणैतत् तच्छ्णुष्व नरोत्तम ॥ देवदेवीमनुज्ञाप्य स्नातो वै संयतेन्द्रियः । पूजयेत् पुष्पगन्धाचैः दीपध्र्पैविंचक्षणः ॥ हुत्वा हुताशने देवीं तथा द्रोणमयीं कुरु ।

'सेतिकाः' कुडवः । स च द्राद्रशप्रसृतिपरिमितः ।

दानकाण्डे तिल्धेनुदानम्

देवीपुराणे

8]

#### कृत्यकल्पतरी

कांस्योपदोइनां दयादेवी मे प्रीयतामिति । मन्त्राभिमन्त्रितां कृत्वा तद्भक्ताय निवेदयेत् ॥ यावांश्च तिळवस्त्राणां धातुम्ढफलस्य च । विद्यते तु रजो यावत्तावत् स्वर्गे वसेन्नरः ॥ पितृन् विगतपापांस्तु कृत्वाऽधस्ताढृतानपि' । प्राप्य देव्याः द्युभान् लोकान् स्थापयेदविचारतः" ॥ तस्मिन् स रमते वत्स यावदा चन्द्रतारकम् । तथा कालादिहाऽऽयातो जायते प्रथिवीपतिः ॥ प्राप्यं योगसहस्नैर्यत् प्राप्नोति परमं पदम् ॥

इति तिलघेनुदानम् ॥

# अथ घृतघेनुदानम्

## देवीपुराणे

तिलाभावे प्रदातव्या सर्पिधेंनुर्विधानतः<sup>3</sup> । स्नापयित्वा भवानीं तु घृतक्षीरैर्यथाविधि ॥ पूजयेत् स्रजमालाभिनैंवेचैः सुमनोहरैः । आहरेत् सर्वद्रव्याणि उपकल्पेत तत्र ताम् ॥ गव्यस्य सर्पिषः कुम्भैः पुष्पमालाविभूषितम् । कांस्यपात्रं तथा बस्त्रैइछादितं च विधीयताम् ॥

1 A. S. B., इतानपि; Udaipur Ms. has भवानपि

2 A. S. B., अविचारणात,

8 हेमा. pp. 394 ff.

हिरण्यगर्भसहितां मणिबिद्रुममौक्तिकैः । पादानिक्षुमयान् कृत्वा कुर्याद्रौप्यमयान् द्राकान् ॥ हेमचक्षुस्तथा शृङ्गैः कृष्णागुरुमयैः शुनैः । सप्तधान्यैश्च तत्पाइर्वे पात्रान्तेन च केवलम्' ॥

'पाइवें' कुक्षिसलिहितदेवाभागे।

प्राणं त्वगरुकपूरिः तथा फलमयाः द्युभाः । मुखं च गुढक्षीरेण सितां जिह्नां प्रकल्पयेत् ॥ पुच्छं क्षौममयं कार्यं रोमाणि सितसर्षपैः । ताम्रप्टं विचित्रं तु ईदयुपां मनोरमाम् ॥ विधिना घृतवत्सं च कुर्याल्ठक्षणलक्षितम् । एतैः कृत्वा तथा नत्वा<sup>°</sup> पूजयित्वा विधानतः ॥ तद्रक्ताय प्रदातव्या सर्पिषो धेनुरुत्तमा<sup>3</sup> । 'इमां ममोपकाराय ग्रह्लीच्व मदनुग्रहात् ॥ प्रीयतां नन्दिनी देवी मङ्गला चर्चिता तु सा<sup>47</sup> । इत्युक्त्वा वाचयेढेतुं कृत्वा मन्त्रमनोतुगाम् ॥ अनेन विधिना देया सर्पिषो धेनुरुत्तमा । हिरण्यरत्नघेनुआं प्रदेया विधिना द्युभा<sup>5</sup> ॥ मुच्यते सर्वपापेभ्यः सर्वान् कामानवाप्तुयात् ।

1 हेमा. p. 895, पात्रोपेंन च कम्बलम्

2 A. S. B., 9-41

3 A. S. B. ; Udaipur Ms. has मजला बालपारने

4 A. S. B., पर्विका उमा

5 A. S. B., विधिनाऽयुना; देशा. p. 395

§]

#### इत्यकस्पतरी

यत्र क्षीरवहा नची यत्र सर्पिःफलट्टमाः' ॥ पयसा कर्दमा यत्र तस्मिन् लोके महीयते । तेषां <sup>ह</sup>चाऽभीष्टमाप्रोति सुदा परमया पुनः ॥ दद्रापूर्वापरांस्तार्थ आत्मानं चैकविंदातिम् । भूयः प्रथ्वीद्यतां याति इह लोके स मानवः ॥ सकामानामियं 'पुष्टियेंनोक्ता बहुधा कृता"। देव्या लोकमवाप्रोति निष्कामो घृतघेनुदः ॥

इति [ देवीपुराणोक्त ] घुतभेनुदानम् ॥

## अथ जलघेनुदानम्

तोयधेनुं श्रुण बत्स यथा देवी प्रसीदति"। कुम्भं तोयेन सम्पूर्णं रह्नवस्त्रयुगान्वितम् ॥ समस्तवीजसंयुक्तं दूर्वापल्लवशोभितम् । द्वीक्षतदधिक्षीरकुष्ठामलकचन्दनैः ॥

'समस्तवीजानि' सर्वधान्यानि°।

2 A. S. B. and Em. p. 396., स्वामित्वं

5 देमा. p. 401; cited from देवीयुराण

6 Repeated Emil. pp. 401.

8 A. S. B., and Em. p. 896, aufe: for yft 4 A. S. B., and Eul. p. 866, धेनोस्ताबदुवाधता

7 A. S. B. and Ent. p. 401., 4144489

1 हेमा. p. 395., सपिवेहा हवाः

माल्यद्रव्यसमायुक्तं' तिलपात्रैश्च संयुतम् ।

٤]

दधिक्षीरचूतं पात्रं धान्यानां च प्रकल्पयेत् ॥ वत्सकं कल्पयेत्तत्र तद्वत्तोयमयं बुधः । देवीभक्ताय दद्याद्यः सर्वान् कामानवाप्नुयात् । जयाऽरितृदनी देवी देवानां भयनाझिनी ॥ वेदमातवरे दुर्गे सर्वगे सुभगे नमः'। अनेन बत्समन्त्रेण नन्दानाम्नाऽभिमन्त्रयेत् ।

देवीमभ्यर्च्य विधिवत् सोपवासो ह्यनन्तरम्' ॥ देवी में प्रीयतां नित्यं यथोदितफलं हुमा ॥

इति तोयधेनुप्रदानम् ॥

जलघेनुं च यो दयात्तस्य दानफलं शृषु । प्रपाद्यालां नगं कूपं वापीकासारपुष्कलम् ॥ कत्वा चैतत्समन्त्रेण मन्दानाम्नाऽभिमन्त्रयेत्"। देवी में पीयतां नित्यं यथोदितफलानि च ॥ पुष्पैश्च विविधाकारैरभ्यर्च्य द्विजसत्तमान् । भक्ष्यभोड्यैः सतृप्तानां तिलपात्राणि दापचेत् ॥ दक्षिणां पुष्कलां दयादेभ्यस्त्वाशंसयेत्ततः" ।

1 Ibid, अभ नक्तवान्

2 Omission : supplied by A. S. B. and THT. p. 401

3 A. S. B., प्रपां सभां तजागं च कूर्य चापि स्वपुष्कलम्

4 Different in EHL p. 401

5 A.S.B.

स्कन्दपुराणे

आपः शिवाश्व सौम्याश्व तर्पयन्तु पितृन् मम ।

कामदा सम कामाय भवन्त्वति वै वदेत्?॥

एवं दत्वा तु तां धेनुं पुनः उकृत्वा च वे तदा।

तिलपात्राणि दत्वा च तथा वस्त्रयुगं शुभम्।

सुवर्णस्य च सान्निध्यं फलानि विविधानि च ॥

इतं गावः प्रसूचन्ते इतं भूम्यां प्रतिष्ठितम् ॥

इतमग्निश्च देवाश्च घृतं मे सम्प्रदीयताम् ।

एवं विधानतो दद्याइस्प्रलोके महीयते ॥

ततो दयाच्छुचिः ज्ञान्तो ब्राह्मणेभ्यो यथाविधि ।

इति जलघेनुदानम् ॥

अथ तिलघेनुदानम्

वाहयेत्तु प्रपादेवीं ब्रह्मछोकसमर्पिणीम्\* ॥

\$45

'एभ्यो' द्विजेभ्यः' ।

۶]

# दरिद्रः खलु यो दद्यात्तिलघेनुं विधानतः।

आदित्यपुराणे

गोमयेनोपलिप्याऽथ तत्र धेतुं समालिखेत्॥

1 हेमा. p. 402 2 A. S. B., and हेमा. p. 402 3 A. S. B., कील्या च तां तदा 4 A. S. B., and हेमा. 5 हेमा. p. 388 ख

### दानकाण्डे तिलघेनुदानम्

तिलैरापूर्यं सर्वांङ्गं तिलघेतुं प्रकल्प्य च । खुरेषु चैव झूङ्गेषु देयं कनकमेव च ॥ सतिलां<sup>®</sup> दक्षिणां चैव ब्राह्मणाय निवेदयेत् । तिलघेतुं प्रयच्छंस्तु स्वर्गलोकं च गच्छति । कणैः सवैंः प्रमुच्येत कर्मणा मनसा कृतैः ॥ तिलसंख्या च यावद्वै <sup>°</sup>तिलकोटिशतानि च । मोदते तत्र वर्षाणां वसुलोके न संशयः ॥ अथ मानुषमायाति कदाचित्कालपर्य्ययात् । धनधान्यसमृद्दो वा जायते महतां कुले ॥

महाभारते 3

सुदक्षिणां काञ्चनचारुकृईों कांस्योपदोहां द्रविणोत्तरीयाम् । घेनुं तिलानां ददंतो द्विजाय लोका बसूनां सुलभा \*भवन्ति ॥

तथा

# घेन्वाः प्रमाणेन समप्रमाणं घेतुं तिलानामपि च प्रदाय ।

1 हेमा. p. 388 स, सबैलां

2 A. S. B., ताबत्कोटेशतानि ब; so also देसा. p, 388

8 हेमा. p. 388 ख.

4 हमा. p. 388 \$ and A. S. B.

٤]

- 1 A. S. B. and EmfR; Udsipur Ms. and I. O. have many lacunae and errors
- 2 gui. p. 896
- 3 A. S. B., अभिष्ट्र प्रताचिषिम् ; हेमा. p. 896., अभिग्रस्य
- 4 A. S. B. and 241. p. 896

## 'पत्रोणे' कौद्योयविद्योषः ।

गवाभावे तथा दयात् घृतघेतुं यतव्रतः । केन कार्य्यविधानेन तदिहैकमनाः इग्णु ॥ आदित्यं तु जगन्नाथं घृतक्षीराभिषेचनैः । सम्पूज्य पूर्ववत् पुर्ण्पर्यन्धधूपादिभिर्नरः ॥ अहोरात्रोषितो भूत्वा <sup>3</sup>अभिपूज्य घृतार्चिषम् । गच्यस्य सर्पिषः कुम्भं पुष्पमालाविभूषितम् ॥ कांस्योपधानसंयुक्तं सितवस्त्रयुगेन च<sup>4</sup> । हिरण्यगर्भसहितं मणिविद्रुममौक्तिकैः ॥ इक्षुयष्टिमयाः पादाः खुरा रूप्यमयास्तथा । सौवर्णे चाक्षिणी कुर्याच्छृङ्गं चाऽगुरुकाल्पितम् ॥ सप्तधान्यमये पाइवें पत्रोर्णेन च कम्बलम् ।

# आदित्यपुराणे

इति तिलधेनुदानम् ॥

पानीयवापीं च यमस्य लोके न यातनां काश्चिदुपैति मर्त्यः' ॥

कृत्यकस्पतरो

5 Lacuna supplied by A. S. B. and tw. p. 897

इति घृतघेनुदानम् ॥

8 A. S. B.

4 A. S. B. and हेन.

- 2 A. S. B., तासपात्रमयं प्रष्टं क्रुपीत् अधासमन्वितः
- 1 Note the reference to growing

तं च विग्रं महाभागं मनसैव घृतार्चिषम् 1 कल्पयित्वा ततस्तस्मै प्रयतः प्रतिपादयेत् ॥ 'इमां ममोपकाराय ग्रहीच्व त्वं द्विजोत्तम । प्रीयतां मम देवेशो चुतार्चिर्मिहिरोत्तमः" ॥ इत्युदाहल विप्राय दयादेतुं नरोत्तम। दत्वैकरात्रं स्थित्वा च घुताहारो नराधिप ॥ मुच्यते सर्वपापेभ्यः तस्य दानफलं शृणु । वृतक्षीरवहा नयो यञ्च पायसकर्दमाः ॥ तेषु लोकेषु नित्यं स मोदते त्रिदरौः सह । पितुरूई नयेत् सप्त पुरुषांस्तस्य येऽप्यधः ॥

'ईरक्स्वरूपां' सम्मुखं वृतधेतुवत् अवयवकल्पना-प्रकारेण<sup>3</sup>।

क्रयांचुरुष्ककर्षुरं' पाणान् फलमयांस्तथा। तत्वदार्करया जिहां गुडक्षीरमयं मुखम् ॥ क्षौमसूत्रेण लाङ्गुलं लोमानि सितसर्षपैः। तामूपात्रमयं कुर्यात् ष्टं स्रग्दामसंयुतम्"॥ ईंदक्स्वरूपां सङ्कल्प्य घृतधेनुं नराधिपः । तद्वत्कल्पनया घेनोः घृतवत्सं प्रकल्पयेत् ॥

8]

#### कत्यकव्यतरो

8]

उपोषितः समभ्यच्यं आदित्यं परमेइवरम्'। पुष्पधूपोपहारैश्च यथाविभवमादतः ॥ सङ्कल्प्य जलघेनुं च कुम्मं तमभिष्जयेत्। पूजयेद्वत्सकं तद्वत् कृतं जलमयं बुधः ॥ एवं सम्पूज्य आदित्यं<sup>2</sup> जलघेनुं सवत्सकाम् । सितवस्त्रधरः ज्ञान्तो चीतरागो विमत्सरः ॥ दद्याद्विजाय देवाय प्रीत्यर्थ मिहिरस्य च। 'आदित्यश्च जगचोनिः प्रीयतां मिहिरस्तदा' ॥ इति चोबार्य तां गां तु विपाय प्रतिपादयेत्। अपराधादि इस्तो म अधं याति न संशयः ॥ अनेन विधिना दत्वा जलधेनुं महामुने । सर्वोह्नादमवाप्नोति ये दिव्या ये च मानुपाः<sup>8</sup>। शरीरारोग्यमाबाधाप्रशमः सर्वकामदः । नृणां भवति दत्तायां जलघेन्वां न संशयः ॥

तथा

सर्वपापविनिर्मुक्तः पितरः सपितामहाः। प्रपितामहं यथापूर्वपुरुषाणां चतुष्टयम् ॥ आत्मानं तनयं पौत्रं तदधस्ताच्चतुष्टयम् । तारयेत् स मुनीन्द्रेह जलघेनुप्रदो नरः ॥ यश्च गृह्वाति विधिवत् तस्याऽप्येवंविधाः कुले ।

3 हेमा. p. 399; A. S. B., दिन्दांश्च ध्यायेत मानुषः

1 हेमा. p. 399, बासुरेब जलेरबरम्

2 हेमा. p. 399., गोबिन्द

4 A. S. B. and हमा. p. 399., प्रवशेष

2 हेमा. p. 398 हयोकेशः 3 हेमा. p. 398, बतुमिं: संयुत्तं भूप

1 देसा. p. 398

इति जलघेनुदानम् ॥

आदित्यपुराणे' जलधेतुं प्रवक्ष्यामि प्रीयते दत्तया यया। देवदेवो मयूखेज्ञः" सर्वगः सर्वभावनः ॥ जलकुम्भं सुनीन्द्रेह सुवर्णकजलान्वितम् । रत्नगर्भेरहोषेस्तु याम्यैर्थान्यैः समन्वितम् ॥ सितवस्त्रयुगच्छन्नं दूवीपल्लवशोभितम् । कुछं मांसीमुशीरं च वालकामलकैयुंतम् ॥ प्रियङ्गपात्रसहितं सितवस्त्रोपवीतिनम् । सच्छत्रं च सोपानत्कं यानं विष्णुरथे स्थितम् ॥ चतुर्दशावृतं व्पैस्तिलपात्रैश्चतुर्दिशम् । स्थापितं दधिपात्रेण "मधुक्षौद्रवता मुखे ॥ सर्वक्वेशं परित्यज्य विष्णुमाश्रयते सदा। पूज्यमानश्च विबुधैः स गच्छेत्परमं पदम् ॥ यस्तु स्थापयते सर्वं मोक्षं स लभते नरः ॥

इति जलघेनुदानम् ॥

चतुर्दशविधाश्चैच ददतश्चाऽनुमोदतः ॥ दीयमानां प्रपर्डयन्ति जलधेतुं च ये नराः । ते चाऽदोषाधनिर्मुक्ताः प्रयान्ति परमां गतिम् ॥

दानकारहे जलघेनुदानम्

8]

# अथ रूपतो गोदानम्

तन्न 'याज्ञबल्क्यः

हैमशुङ्गैः इाफै रौप्यैः सुझीला वस्त्रसंयुता । सकांस्यपात्रा दातव्या क्षीरिणी गौस्सदक्षिणा ॥ दाताऽस्याः स्वर्गमाप्नोति वत्सरान् रोमसंहितान् । कपिला चेत्तारयति भूयस्त्वासप्तमं कुलम् ॥ स बसेद्रोमसंख्यानि युगान्युभयतोमुखीम् । दाताऽस्याः स्वर्गमाप्नोति पूर्वेण विधिना ददत् ॥ यावद्वत्सस्य पादौ द्वौ मुखं योन्यां प्रदृश्यते । ताबदुभौ ष्थिवी ज्ञेया यावत् गर्भं न मुश्रति ॥

# संवर्त्तः

यो ददाति इाफै रौप्यैहेंमझूझामरोगिणीम् । सवत्सां वस्त्रसंयुक्तां सुझीलां गां पयस्विनीम् ॥ यावन्ति तस्या रोमाणि सवत्साया दिवं गताः । तावतो वत्सरान् ते तु वसन्ति ब्रह्मणोऽन्तिके ॥ यो ददाति वलीवईमुक्तेन विधिना ह्युभम् । स्वव्यङ्गगोप्रदानात्तु सुङ्के दद्यागुणं फलम् ॥ रुक्मझूईां रौप्यमुखीं द्युक्तां लाङ्कलभूषिताम् । कांस्योपदोहनां घेतुं वस्त्रच्छन्नामलङ्कताम् ॥ दत्त्वा द्विजेन्द्राय नरः स्वर्गलोके महीयते । दत्त्वाद्विजेन्द्राय नरः स्वर्गलोके महीयते ।

1 cf. बानमयुख, Chowkhamba edn. pp. 184-6

\$]

अयं तद्रक्तपीताशः कपिला गौविंभूषणम्'। दाता धुरन्धरं गत्वा दर्शाधेतुप्रदो भवेत् ॥

बृहस्पतिः

हैमबाईी रौप्यरखुरां कांस्यभाजनसंयुताम् । सबत्सां कापेलां दत्वा वंशान् सप्त समुद्धरेत् ॥

विष्णुः

गोप्रदानेन स्वर्गमाप्रोति यो दान्तं वृषभं ददाति स च द्राधेतुप्रदो गोलोकं शतप्रदक्ष ब्रह्मणो लोकम्।

'दान्तः' कृतदमनः ।

जायालिः

होमार्थमझिहोत्रस्य यो गां दबात् यथाविधि। त्रिवर्गपूर्णां प्रथिवीं चिरं मुझ्ले न संशयः ॥

वायुपुराणे⁴

2 A. S. B.

3 A. S. B., तिवित्तपूर्णो

नीलां वा यदि वा इवेतां पाटलां कपिलामपि।

सत्वयां<sup>5</sup> वत्सलां चैव सुखदोहां स्वगां नृप । आदाय विधिवदेवीं पूजयेद्वक्तिभावतः ॥ [ धूपं च पत्रनिर्यासं तुरुष्कागुरुचन्दनम् ।

'पञ्चनिर्यासं' गुग्गुल सर्ज सरल देवदारुनिर्याससंज्ञकाः

1 A. S. B. omits this verse.

4 A. S. B., देवीपुराणे for बायुपुराणे 5 A. S. B., सब्स्वाम् and सुलदोहां

2 A. S. B., sat 3 Note.

1 A. S. B.

कपिलां ये प्रयच्छन्ति चेलच्छन्नां स्वलङ्कताम् ।

आदित्यपुराणे

'स्वप्रस्तिकुलस्थितौ' प्रस्तिसन्तानसहितायाम्।

सदक्षिणां प्रदद्याचाऽक्षयं स्वर्गमाप्नुयात् । गवि रोमाणि यावन्ति स्वप्रस्तिकुलेन वै ॥ तावदब्दसहस्राणि स्वर्गे दाता न संशयः । एतच्छतगुणं पुण्यं कपिलादानतः स्मृतम् ॥

'कुतपो' नेपालकम्बलः"।

नन्दिपुराणे

यो मांसपरिपूर्णां गां हैमशुङ्गीयकोपनाम् । सुशीलां राजतैः पादैइछ्त्रवस्त्रसुसंवृताम् ॥ सलोहपात्रां कुतपविविक्तचरणां तथा ।

दत्वा च मन्त्रपूर्वेन्तु नैवेद्यमुपकल्पयेत्' । ] पायसं घृतसंयुक्तं क्षालयेच्च तथा तु ताम्<sup>2</sup> । द्विजाय शिवभक्ताय सवत्सां गां निवेदयेत् ॥ हेमवस्त्रां सर्कास्यां च महापुण्यमवाप्तुयात् । यावत्तद्रोमसंख्यानं तावदेव्याः पुरे वसेत् ॥ इहैव गतपापोऽसौ जायते नृपसत्तमः ।

## दानकाण्डे कपिछागोदानम्

सुवर्णेशृङ्गी रौप्यखुरां मुक्तालाङ्ग्लभ्षिताम् ॥ इवेतवस्त्रयुगच्छन्नां घण्टास्वनरवैर्युताम् । 'घण्टास्वनरवैः' घण्टाद्राब्दकोलाहलैः । सहसं यो गवां दद्यात् कपिलां वाऽपि सुव्रताम् । सममेव पुरा प्राह ब्रह्मा ब्रह्मविदां वरः॥ यावन्ति रोमकूपानि कपिछाङ्गे भवन्ति हि । तावस्कोटिसहस्राणि वर्षाणां दिवि मोदते ॥ कृष्णां गां ददते यस्तु पटच्छन्नां स्वलङ्कताम् । विधिवच्च द्विजातिभ्यो यमलोकं न पट्यति ॥ आयुरारोग्यमैइवर्यं दाता कामांश्च मानसान् । इवेतां गां ददते यस्तु दिव्यवस्त्रैरलङ्कताम् ॥ घण्टामालाकुलां कृत्वा पुष्पमाल्यैरलङ्घताम् । मुखे धूपः प्रदातव्यो घृतेनाऽऽस्यं च पूरयेत् ॥ सुवर्णजूङ्गाभरणा तथा रूप्यखुरा शुभा। पहच्छन्ना शुभा चैव दातव्या ध्यानयोगिने ॥ यस्तु दद्याच्च गां इवेतां तस्य पुण्यफलं शृणु । जन्मप्रसृति चत्पापं चत्पापं मातृकं भवेत्' ॥ यच्च जन्मरातैस्तस्य तत्क्षणादेव नइयति । गां ददाम्यहमित्येव वाचा पूज्येत सर्वज्ञः ॥ पिता पितामहश्चेव तथैव प्रपितामहः ।

I I. O. thus: A. S. B. and Udaipur Ms., मातृत पैतृत भ यत

#### क्तयकल्पतरो

[\$]

नरकस्था विमुच्यन्ते' सोमलोकं पूजन्ति ते ॥ गौरीं चैव प्रयच्छेत्तु यस्तु गां वै पयस्विनीम्"। अहोरात्रोषितश्चैव कृतशौचो नरः सदा ॥ स्वर्णबृङ्गी रौष्यखुरां मुक्तालांगूलशोभिताम् । घण्टामालाकुलां चैव गन्धपुष्पेरलङ्कताम् ॥ कुतपश्चाऽम्यरः प्रोक्तो मुखे धूपं प्रदापयेत् । भक्ष्यभोज्यात्रपानेन ब्राह्मणान् भोजयेच्छुभान् ॥ गां ददानीह इत्येवं बाचा पूज्येत<sup>®</sup> सर्वदाः । मातृकं पैतृकं चैव यचाऽन्यदृदुष्कृतं कृतम् ॥ पापं च तस्य तत्सर्वं दहत्यासप्तमं कुलम् । वर्षकोटिसहस्रं तु पुमान् स दिवि मोदते ॥ दासीदासैरलङ्कारैः स्तूयते सर्वजन्तुभिः । अरोगश्चैव जायेत तेजस्वी च भवेज्ञरः ॥ नीलवर्णां च गां दबादोग्धीं शीलगुणान्विताम् । स्वर्णशृङ्गी रौप्यखुरां मुक्तालाङ्ग्लभ्षिताम् ॥ पहच्छन्नां शुभां सौम्यां घण्टाघोषेरलङ्कताम् । पत्ररङ्गेण सूत्रेण गलवेष्टनसंयुताम् ॥ ख्दस्य प्रमुखे देया विष्णोख ब्रह्मणख ह। गां ददानीह इत्येवं वाचा पूज्येत सर्वदा॥ पिता पितामहश्चेव तथैव प्रपितामहः।

1 L. O., मुच्यन्ते सर्वपापेभ्यः

2 I. O., गर: दुचि: for पयस्विनीम्

8 A. S. B. and I. O., प्रेत

## दानकाण्डे कपिलागोदानम्

नरकस्थाः प्रमुच्यन्ते नीलां गां ददते तु ये ॥ वर्षकोटिसहस्राणि लोके तिष्ठति वारुणे । दधिक्षीरवहा नद्यो वर्त्तन्ते सर्वतः सदा ॥ घृतरौलाः प्रवर्तन्ते नवनीतस्य पर्वताः । कृषिभोगी बहुधनो दुर्मिक्षं न च पश्यति ॥

महाभारते

समानवत्सां कपिलां धेनुं दद्यात् पयस्विनीम् । सुव्रतां वस्त्रसञ्छन्नां ब्रह्मलोके महीयते ॥

'समानवत्सां' समानवर्णवत्साम् ।

रोहिणीतुल्यवत्सां च घेनुं दयात्पयस्विनीम् । सुवूतां वस्त्रसंवीतामिन्द्रलोके महीयते ॥ समानवत्सां रावलां घेनुं दत्वा पयस्विनीम् । सुव्रतां वस्त्रसंवीतामग्निलोके' महीयते ॥

'दावला' कर्चुरा ।

समानवत्सां कृष्णां तु घेतुं दयात्पयस्विनीम् । वातरेणुसवर्णान्तु सवत्सां कामदोहिनीम् ॥ प्रदाय वस्त्रसंवीतां वायुऌोके महीयते ॥

'वातरेणुसवणी' धूम्रवर्णाम्"।

1 L. O., सोमलोके 2 L. O. and A. S. B., ध्रसरवर्ण

٤]

#### कृत्यकस्पतरो

समानवत्सां धूम्रां तु घेनुं दत्वा पयस्विनीम् । सुव्रतां वस्त्रसंवीतां यमलोके महीयते ॥ अध्यां हेमसवर्णां च सवत्सां गां पयस्विनीम् । प्रदाय वस्त्रसंवीतां कौवेरं' लोकमइनुते ॥

'अध्या' गौः ।

हिरण्यवर्णां पिङ्गार्क्षां सवत्सां कामदोहनाम् । प्रदाय बस्त्रसंवीतां कौथेरं लोकमइनुते ॥ पलालधूमवर्णार्क्षां सवत्सां कामदोहनाम् । प्रदाय बस्त्रसंवीतां पितृलोकेैमहीयते ॥

'कामदोहना' अनायासदोह्या।

सवत्सां पीवरीं<sup>®</sup> दत्वा शितिकण्ठीमलंकृताम् । वैश्वदेवमसंवाध्यं स्थानं श्रेष्ठं प्रपद्यते॥

'शितिकण्ठीं' कृष्णगलाम् ।

समानवत्सां गौरीं तु घेतुं दत्वा पयस्विनीम् । सुवस्तां⁴ वस्त्रसंवीतां वसुलोकं समइतुते ॥ पाण्डुकम्बलवर्णां तु सवत्सां कामदोहनाम् ।

- I. O., वाहणं
   I. O., यमलेके
   I. O., पाविजी
- 4 I. O., guai

## दानकाण्डे कपिछागोदानम्

प्रदाय वस्त्रसंवीतां साध्यानां लोकमइनुते ॥ वत्सोपपन्नां नीलाङ्गीं बस्त्रवत्ससमन्विताम् । गन्धर्वाप्सरसां लोकं दत्वा प्राप्नोति मानवः ॥ गोप्रदानरतो याति भित्वा जलदसञ्चयान् । विमानेनाऽर्क्तवर्णेन दिवि राज्ये विराजते ॥ तं चाह्वेषाः सुओण्यः सहस्रं सुरयोषितः । रमयन्ति नरश्रेष्ठं गोप्रदानरतं नरम् ॥

## स्कन्दपुराणे

यो नरो गां प्रयच्छेत सवत्सां कांस्यदोहनाम् । हेमशृङ्गी रौप्यखुरां दुक्ल्इ्रक्षीमवासिताम् ॥ इाव्यास्तरणसम्पन्नां वहुपुष्पफलैर्युताम् । ब्राह्मणां स्तर्पयित्वा तु गन्धमाल्यैरलङ्कतान् ॥ देवैरध्यासितां गां तु सर्वेईस्तद्वयेन तु । मदुबन्धेन वध्नीयादन्तश्ठक्षणेन रज्जुना ॥ कुशाः सुवर्णं बीजानि तिलाः सिद्धार्थकास्तथा । प्रदयात्तां ततोऽङ्गिश्च मन्त्रेणाऽनेन सुव्रत ॥ 'सर्वदेवमयीं दोग्र्धी सर्वलोकमयीं तथा । सर्वलोकनिमित्तां गां सर्वदेवनमस्कृताम् ॥ प्रयच्छति महासत्वमक्षयाय शुभामि'ति । एवं स दत्वा तां गां तु यत्र यत्र प्रजायते ॥ तत्र तन्न गता सा तान् जन्तूंस्तारयते भयात् ।

£]

रुक्मशृङ्गी रौप्यखुरां मुक्तालांगूलभूषिताम् । कांस्योपदोहनां राजन् सबल्सां द्विजपुङ्गवे ॥ प्रसूयमानां यो दद्यादेनुं द्रविणसंयुताम् । यावद्वल्सो योनिगतो यावद्वर्भं न मुश्रति ॥

## मत्स्य उवाच

## मत्स्यपुराणे

यइचोभयमुर्खी दयाद्गां विप्रे वेदवादिनि । देवाय चाऽप्यभीष्टाय स कुलान्येकविंदातिम् ॥ समुदूधृत्य नरः श्रेष्ठो नरकाद्व्रह्मणोऽन्तिके । युगानि लोमतुल्यानि यदि अद्धापरो नरः ॥

नन्दिपुराणे

प्रसूयमानां यो गां तु दद्यादु भयतोमुखीम् । यथोक्तेन विधानेन स जातिस्मरतां लभेत् ॥

तत्र स्कन्दपुराणे

अथोभयतोमुखीदानम्

इति कपिछागोदानम् ॥

स तथा मानुषे जातो गोसहस्री महावलः । रूपवान् धनवांश्चैव बहुपुत्रश्च जायते ॥

**क**त्यकस्पतरी

तावद्गीः पृथिवी ज्ञेया सर्वोलवनकानना ।

\$]

'द्रविणसंयुता'मिति दक्षिणारूपद्रविणसंयुता, 'भूरिद-क्षिणे'त्यग्रेऽभिधानात् ।

ससमुद्रगुहा भूमिः सज्ञैळवनकानना । चतुरन्ता भवेइत्ता प्रथिवी नाऽच संज्ञायः ॥ यावन्ति घेनुरोमाणि वत्सस्य च नराधिष । तावत्संख्यान् युगगणान् देवलोके महीचते ॥ पितृन् पितामहांठ्चैव तथैव प्रपितामहान् । उदारिष्यत्यसन्देहो नरकाद्ध्रिरिदक्षिणा ॥ घतस्रीरवहाः कुल्पा दधिपायसकर्दमाः । यत्र यत्र गतिस्तस्य 'भवेचेप्सितकामदा ॥ गोलोकः सुलभस्तस्य ब्रह्मलोकइच पार्थिव ।

> स्त्रियइच तं चन्द्रसमानवकाः सुतप्तजाम्बूनदतुल्यरूपाः । महानितम्बस्तनमध्यवृत्ताः सेबन्त्यजस्त्रं नलिनाभनेत्राः<sup>2</sup> ॥

[ आत्मविकयतुल्यास्ताः शाइवतीर्ष्टदकौशिकाः । यो वै यूते धनं जित्वा गाः कीत्वा सम्प्रयच्छति ॥ स दिव्यमयुतं शकवर्षाणां फलमइनुते ।

1 I. O., भवेदिच्छाइता सदा

2 I. O., नालिनाञ्चवर्णाः ; A. S. B., नलिनेभनेत्राः

1 [] A. S. B. has these additional verses, which come later in other manuscripts.

गवां पुच्छं ग्रहीत्वा तु ससुवर्णेन पाणिना ॥ ग्रहस्थो वेदविद्विप्रो वाचयेत्तु प्रतिग्रहम् । भोगसौख्यप्रदा चैषा धूम्राभा पापनादानी ॥ कृष्णा स्वर्गप्रदा ज्ञेया गौरी च कुल्वर्द्धनी । रक्ता रूपप्रदा ज्ञेया पीता दारिक्र्यघातिनी ॥ पुत्रप्रदा कृष्णसारा नीला घर्मविवर्द्धनी । कपिला सर्वपापन्नी नानावर्णा च मोक्षदा ॥ 'कृष्णसारा' कृष्णइवेतवर्णा ।

'प्रत्यग्रा' नववयस्का । 'त्रिसमुद्धा'शीलक्षीरप्रसवगुण-युक्ता । 'तृप्ता लवणादितृणोदकैः' सर्वदा लवणादिपुष्टा ।

ज्ञसपुराणे गां दयाद्वेदपूर्णाय विप्राय ग्रहमेधिने । सुवर्णालंकृतश्वर्ङ्गां वस्त्रघण्टाविभूषिताम् ॥ प्रत्यप्रां त्रिसम्रद्धां च ल्लाटतटदर्पणाम् । रजतच्छन्नचरणां मुक्तालांग्लशोभिताम् ॥ कांस्योपदोहनां तृप्तां लवणादितृणोदकैः ।

अन्तर्जाता सुकयज्ञानलब्धाः प्राणकीताः निर्जिताऔकजाइच । कुच्छ्रोत्सृष्टाः घोषणाभ्यागताइच द्वारे चैते गोविद्योषाः प्रदास्ताः ॥]

गौरेकस्यैव दातव्या ओत्रियस्य विद्योषतः। सा हि तारयते पूर्वान् सप्त सप्त च सप्त च ॥

यथा कथञ्चिइत्वा गां घेनुं वाऽघेनुमेव वा । अरोगामपरिह्लिष्टां दाता स्वर्गे महीयते ॥

यो दयाद्रूपयुक्तार्था जीर्णा घेनुं च निष्फलाम्। तमः सम्प्रविद्योदाता द्विजं क्वेरोन योजयन्॥

न कुञां पापवत्सां वा वन्ध्यां रोगान्वितां तथा। न चोम्रां न परिश्रान्तां दद्याहां ब्राह्मणाय वै॥

महाभारते

यमः

याज्ञवल्क्यः

अङ्गिराः

'वुग्धचोषां'निजस्तनपायिनीम्। 'महाशना' बहुभक्षा। 'पुटधेनुः' बालवत्सा या च गर्भिणी।

पीतोदकां जग्धतृणां दुग्धचोषां निरिन्द्रियाम् । उन्मत्तामङ्गहीनां च मृतवत्सां महाज्ञनाम् ॥ केञ्चचेलपुरीषास्थिकव्यादां सन्धिनीं खलाम् । पुटघेनुं यमलसूं नित्याभिगलितस्तनीम् ॥ न दद्याद्राह्मणेभ्यश्च सदोषं वृषभं तथा ॥

तथा

§]

दानकाण्डे जमयतोमुखीदानम्

1 L. O., 38. for est

ददात्येतादृशानां वै नरो गाः पापकर्मणाम् । अक्षयं नरकं याति एवमाहुर्महर्षयः ॥

'कीनाशो' इलवाहकः ।

न वधार्थं प्रदातव्या न कीनाद्ये न नास्तिके । गोजीवे न च दातव्या तथा गौः पुरुषर्घभ ॥

'प्रसुत्यां' सोमयागे ।

बृत्तिग्लान्या सीदते चातिमात्रं कृष्यर्थं वा होमहेतोः प्रसुत्याम् । गुर्वर्थं वा वालसंवृद्धये वा षेतुं दद्यादेष कालो विशिष्टः ॥

महाभारते

तथा

तथा

अपात्रे सा तु गौर्दत्ता दातारं नरकं नयेत् । कुलैकविंदात्या युक्तं प्रहीतारं च पातयेत्॥ विधिना तु यदा दत्ता पात्रे घेतुः सदक्षिणा । तदा तारयते जन्तून् कुलानामयुत्तैः सह' ॥ पात्रेष्वाध्यात्मिका मुख्या विद्युदाखाऽग्निहो।त्रिणः । देवताख तथा मुख्या गोदाने ह्येतदुत्तमम् ॥

नन्दिपुराणे

हत्यकल्पतरो

'अन्तर्जाता' गर्भिण्य इति <u>भारतपदप्रकाशिकाकारः</u>"। 'सुकयलब्धाः' यथामूल्यकयलब्धाः । 'ज्ञानलब्धाः' विद्या-लब्धाः । 'प्राणकीताः' भृतिलब्धाः । 'निर्जिता' युद्धादिना । 'ओकजाः' ग्रहजाः । 'कृछ्रोत्सृष्टाः पोषणाभ्यागताः' व्या-ध्यादिकृच्छ्राकान्ताः सत्यः स्वामिना यास्त्यक्ताः, खर्यं च पोषणं कृत्वा लब्धाः<sup>3</sup> ।

1 हेमा. p. 425, इद्रकीशिकः; Udaipur Ms. has विदिवैधिके

व्यमयुतं शकवर्षाणां फलमइनुते अन्तर्जाताः सुकयज्ञानलव्धाः प्राणकीता निर्जिताओकजाख्र । कृच्छ्रोत्सृष्टाः पोषणाभ्यगताख द्वारैरेतैगोंविशेषाः प्रशस्ताः ॥

सङ्घामेष्वर्जयित्वा तु यो वै गाः सम्प्रयच्छति । आत्मविकयतुल्यास्ताः शाइवतीर्व्वदकौशिकाः' ॥ यो वै द्यूते धनं जित्वा गाः कीत्वा सम्प्रयच्छति । स दिव्यमयुतं शकवर्षाणां फलमइतुते ॥

एकां वै दशगुर्दयादश दयाव गोशती । शतं सहस्रगुर्दयात् सर्वं तुल्यफलं हि तत् ॥ यआऽऽत्मविकयं कृत्वा गाः कीत्वा सम्प्रयच्छति । यावतीः स्पर्शयेद्राः स तावच फलमइनुते ॥ 'तावत्फलं' तावद्वोरोमसम्मितं स्वर्गरूपफलम् ।

तथा

2 Note

3 Reproduced by हमा. p. 426

तथा

नष्टा दुष्टा दुर्वला व्याधिता वा नो दातव्या या च मैूल्यरदत्तैः' । क्वेशैर्विप्रं योऽ फलैः संयुनक्ति तस्याऽवीर्याश्चाऽफलाश्चाऽपि लोकाः ॥

'मूल्येरदत्तेः' स्वीकृतेति शेषः ।

तिस्रो<sup>®</sup> रात्रीस्त्वद्भिरुपोष्य स्मौ तृष्ठा गावस्तर्पितेभ्यः प्रदेयाः । वत्सैः पीताः सुप्रजाः सोपचारा-रूयहं दत्वा गोरसैर्वतिंतव्यम् ॥

तथा

द्विजातिमभिसत्कृत्य इवः कल्यमुपवेद्य च । प्रदानार्थे नियुद्धीत रोहिर्णी नियतव्रतः<sup>3</sup> ॥

'इवः कल्यमुपवेद्य च' प्रातःकाल उपस्थानं कर्त्तब्य-मिति ज्ञापयित्वा<sup>4</sup> ।

आहानं च प्रयुञ्जीत समङ्के बहुले इति । प्रविइय च गवां मध्यमिमां श्रुतिसुदाहरेत् ॥

- 1 I. O. muddles up the passage
- 2 देसा. p. 455 cites the s'lokas which follow from महामारज
- 3 A. S. B.
- 4 Reproduced by Em. pp. 455

EUS

'गौमें माता वृषभः पिता मे दिवं शर्म मे प्रतिष्ठां प्रपद्ये। प्रपद्यैकां शर्वरीं मुख्यगोषु मुनिर्वाणीमुत्स्टजेद्रोप्रदाने'॥

समतामेति वै गोभिः समसंख्यस्समवतः । एकाल्पगमनात्सचः कल्मषाद्विप्रसुच्यते ॥ उत्सृष्टव्रुषवत्सा हि प्रदेया सूर्यदर्शने ॥

'उत्स्रष्टवृषवत्सा' उत्स्रष्टी त्यक्ती वृषवत्सौ यया सा। तथा

त्रिविधं मतिपत्तव्यं वक्ष्यमाणावसिष्ठवत् ।

'त्रिविधं प्रतिपत्तव्यं' वक्ष्यमाणा तु बादादिप्रकारत्रयं ? गोप्रदानप्रवृत्तेन बोद्धव्यम् ।

> ऊर्जस्विन्य ऊर्जमेधाख यज्ञो गर्भोऽम्रतस्य प्रतिष्ठा क्षितौ । ऋक्सम्प्रवाहाः पुण्यभावाः प्राजापत्याः सर्वमित्यर्थवादः॥

'ऊर्जस्विन्यः' बलोत्साहवत्यः । 'ऊर्जमेधाः' तेजोजित-मज्ञाः मकुष्टबुद्धय इति यावत् । 'यज्ञगर्भः' यज्ञस्येतदा-ज्यादिभिर्निष्पत्तेः । 'अम्रतस्य प्रतिष्ठा' क्षीरस्य प्रतिष्ठा । स्थानम् । 'क्षितौ ज्ञक्सम्प्रवाहाः' ऋगिति नदीनाम । नदी-बत्प्रथिव्यां बहन्तीत्यर्थः । 'पुण्यभावाः' पुण्याश्रयाः' ।

1 Manuscripts corrupt, restored from Emil. p. 455.

\$]

### हत्यकल्पतरौ

गावो ममैनः प्रणुदन्तु सौर्यः तथा सौम्याः स्वर्भयानाय सन्तु । आहूता मे ददतआऽऽअयन्तु तया मुक्ताः सन्तु सर्वाशिषो मे' ॥ शेषोत्सर्गे कर्मभिदेंहमोक्षे सरस्वत्यः अयसि सम्प्रवृत्ताः । यूयं नित्यं पुण्यकर्मोपवत्यः दिशध्वं मे गतिमिष्टां प्रपन्नाः ॥

'सौर्यः' सूर्यप्रसूताः । 'द्रोपोत्सर्गे कर्मभिः देहमोक्ष' इति कर्मनाद्रोन देहत्यागे सति 'द्रोपोत्सर्गे' जन्मान्तरे दानार्थं सन्तु इत्यर्थः । 'पुण्यकर्मोपवत्यः' सुकृतप्राप्याः ।

'या वै यूपं सोऽहमाचैकभाचो युष्मान् दत्वा चाहमाल्यप्रदानाः । नमस्कृता मन एवोपपन्नाः संरक्षध्वं सौम्यरूपोग्ररुपाः' ॥ एवं तस्याग्रे पूर्वमर्द्धं वदेद्वै गवां दाता विधिवत् पूर्वदृष्ट्या । प्रतिद्र्याच्छेषमर्धं द्विजातिः प्रतिग्रह्णन् गोप्रदाने विधिज्ञः ॥

'पूर्वमर्ध' 'या वै यूयमि'त्यादिकम् । 'হोषभर्ध' 'नमस्कृता' इत्यादिकम् ॥

1 Manuscripts corrupt. restored from देमाबि.

1 A. S. B., व्याख्याताः

'नस्योतदो' दान्तबुद्धिः। 'बसुदाता' द्रव्यदाता । 'कामी' काम्यफलवान् । 'उषस्योढा' उषस्यायाः गायत्र्या वाइयिता इत्यर्थः ।

गोदः शाक्ती निर्भयआर्धदाता नस्योतदो वसुदाता च कामी। उषस्योढा' भारं नयंश्च विद्वान् विख्यातास्ते वैष्णवाश्चन्द्रलोकाः॥

गां वै दत्वा गोबती स्यात् त्रिरात्रं

निशां चैकां संवसेतेह ताभिः।

'अष्टमे कमे' गवि दत्तायां गच्छन्त्यां अष्टमे पदे।

एवमेतान् गुणान् बुद्धा गवादीनां यथाकमम् । गोप्रदाता समाप्तोति समस्तानष्टमे कमे ॥

विंदातिः सहस्राणाम् ।

नाम सङ्गीर्तयेत्तस्या यथासख्यं यथोत्तरम् । फलं बर्ट्जिंशदष्टौ च सहस्राणि च विंशतिः ॥

'अर्घ्य' अर्घाईम् । 'उस्रावसु' गोधनम् । 'प्रदत्' प्रद-दत् । ऊंधस्यं क्षीरम् । तगुक्ता 'ऊधस्या' ।

गां ददानीति वक्तव्यं अर्ध्यमुखावसु प्रदत् । ऊधस्या नमितव्या च वैष्णवीति च चोदनात् ॥

दानकाराडे उभयतोमुखदिानम्

काम्याष्टम्यां वर्त्तितव्यं त्रिराञ्चं गर्बा रसैर्वा शकृता प्रसूचैर्वा ॥

'काम्याष्टमी' रोहिणीयुक्ताऽष्टमी। 'रसैः'दध्यादिभिः । 'वसूवैः' क्षीरैः ।

> वेदव्रती स्यात् घृषभप्रदाने वेदावाप्तिः गोयुगस्य प्रदाने । तस्या गवां विधिमासाद्य यज्वा लोकानग्रथान् विन्दते नाऽविधिज्ञः॥

'वेदबती' वेदबतफलवान् । 'गर्या यज्या' गोप्रदाता ।

कामान् सर्वान् पार्थिवानेकसंस्थान् ये। वै दद्यात् कामदुग्धां च धेनुम् । सम्यक् तास्स्युः इव्यकव्यौधवत्यः तासामुक्तमायदास्यं प्रदानम् ॥ न चाऽद्यिष्यायाऽव्रतायोपकुर्यात् नाऽद्यान्ताय न च वक्रबुद्धये । गुद्धो द्ययं सर्वलोकस्य धर्मो नेमान् धर्मान् यत्र तत्र प्रकल्पयेत्' ॥

इत्यु भयतोमुखीदानम् ॥

 Manuscripts corrupt: restored from ξπ. pp. 455-475, where the entire passage is reproduced intact.

# अथ हेमगवीदानम्

तत्र देवीपुराणे

शुभां हेमगवीं गां च कारयेद्राजतान् खुरान् । तां वस्त्रप्रावृतां कृत्वा प्राप्नुयाल्लोकमुत्तमम् ॥ विचित्रचित्रैः पुष्पैश्च गन्धघूपनिवेदनैः । तथाऽक्षमानयेदेवीं तत्रैतां गां समर्पयेत् ॥ देवि त्वदीयादादेशात्तव भक्तेषु दीयते । युनस्तां विप्रराजाय दापयेच्छिवभाविने' ॥ अक्षच्यफल्कामेन प्रायश्चित्तविद्युद्धये । मनुना कीर्तमेतद्वै संयातेन पुरा किल्<sup>8</sup> ॥ सप्त पूर्वान् परांस्तत्र रौद्रकिल्विषसंखितान् । उद्दधृत्य तारयेद्वत्स देवीलोकमनुत्तमम् ॥

'शुभा'शुद्धसुवर्णैंस्सुघटिता । 'देवी'दुर्गा । 'शिवभा-विने' शिवध्यायिने<sup>३</sup> ।

## इति हेमगवीदानम् ॥

1 1. 0., शिबमाजने

2 हेमा. p. 416 has मतुना चीर्णमेतचे सम्पतेयुनेरा अधः

3 Reproduced by इसा. p. 416

4 देना. p. 467, repeats this comment.

2 देमा. p. 487.

1 ci. 3m. p. 466

'शतेन' स्त्रीगवीनामिति शेषः । 'सूरिश्टङ्गं' सुवर्णश्ट-इम्<sup>4</sup> । 'ऐश्वर्याण्यभिजायन्ते' ऐश्वर्यार्थामिति यावत् ।

3 A. S. B. and Udaipur Ms., जायमानाः पुनः पुनः

युवानमिन्द्रियोपेतं इातेन सह यूथपम् । गवेन्द्रं ब्राह्मणेन्द्राय भूरिश्वङ्गमलङ्कृतम् ॥ वृषभं ये प्रयच्छन्ति ओच्रियाय परन्तप । ऐइवर्याण्यभिजायन्ते जायमानेष्वतः युनः<sup>3</sup> ॥

महाभारते ?

यो वै ददात्यनड्ढाहं सुशीलं साधुवाहनम् । उभयोः पाई्वयोर्दत्वा छत्रोपानहकम्वलम् ॥ शीलवेदाङ्गसम्पन्ने इष्टे शिष्टे द्विजे नरः । पुष्ये वा जन्मनक्षत्रे अयने विषुवेषु च ॥ दत्वा तस्य अनड्ढाहं तस्मिन् स्थाने महामुने । क्षुत्पिपासार्द्दितस्याऽपि अग्रतः प्रतिपद्यते ॥

तत्र आदित्यपुराणे

# अथ इषमदानम्

1 Cited by दानमयूच p. 188 from महाभारत

2 Cited from wiferayow by Emilt p. 466

इति वृषभदानम् ॥

अनड्वाहं ब्राह्मणायांऽघ धुर्य दत्वा युवानं बढिनं विनीतम् । इलस्य बोढारमनन्तवीर्यं प्राप्नोति लोकान् दद्वाघेनुदस्य<sup>2</sup> ॥

'हतिकण्ठं' प्रलम्बगलकम्बलम् ।

6]

इतिकण्ठमनड्वाहं सर्वरवैरलंकृतम् । दत्वा प्रजापतेलेंकान् विशोकः प्रतिपद्यते' ॥

दानकाण्डे वृषमदानम्

# अथ कृष्णाजिनदानम्

तत्र विष्णुः'

अथ वैशाख्यां पौर्णमास्यां कृष्णम्रगाजिनं सखुरं स-शृङ्गं रौप्यखुरं मुक्तालांगूलभूषितं च कृत्वा आविकैर्वस्त्रैः पवित्रे च प्रसारयेत् । ततस्तिलैः प्रच्छादयेत् । सुवर्णनामं च कुर्यात् । अहतेन वासोयुगेन प्रच्छादयेत् । सर्वरत्नगन्धे-आज्लङ्कर्यात् । चतसृषु च दिक्षु चत्वारि तैजसानि पा-त्राणि क्षीरदधिमधुसर्पिःपूर्णानि निधायाऽऽहिताग्नये ब्राह्म-णाय वासोयुगप्रच्छादिताय दयात् ।

अन्न च गाथा भवन्ति

यस्तु कृष्णाजिनं दचात् सखुरं शृङ्गसंयुतम् । तिलैः प्रच्छाद्य वासोभिः सर्वरत्नैरलङ्कतम् ॥ ससमुद्रगुहा तेन सशैलवनकानना । चतुरन्ता भवेदत्ता प्रथिवी नाष्त्र संशयः ॥

बैज्ञाख्यधिकारे वसिष्ठः

सुवर्णनाभं कृत्वा तु सखुरं कृष्णमार्गकम् । तिलैः प्रच्छादयेखत्नात्<sup>®</sup> तस्य पुण्यफलं शृणु ॥

1 देशा. p. 656 ff.

2 A. S. B., बलात; Udaipur Ms. reads wrongly दरबाद,

2 Udaipur Ms., चन्द्रसूर्यगो:-देमाहि. p. 657-8

1 दानमयूख., p. 284

वैद्याखी पौर्णमासी च ग्रहणं द्यादास्र्ययोः<sup>2</sup> । पौर्णमासी तु या माघे आपाडी कार्तिकी तथा ॥ उत्तरायणद्वादद्यी वा तस्यां दत्तं महाफलम् । आहिताग्निर्द्विजो यख तदेयं तस्य पार्थिव ॥ यथा येन विधानेन तन्मे निगदतः द्यूषु । गोमयेनोपलिप्ते तु द्युचौ देद्ये नराधिप ॥ आदावेव समास्तीर्थ गोभितं वस्त्रमाविकम् । ततः सद्युङ्गं सखुरमास्तरेत् कृष्णमार्गणम् ॥ कर्तब्यं रुक्मज्युङ्गं तु रूप्यदन्तं तथैव च । लांगूलं मोक्तिकेर्युक्तं तिलच्छन्नं तथैव च ॥

कृष्णाजिनवदानस्य विधिं कालं ममाऽनघ। ब्राह्मणं च समाचक्ष्व तत्र मे संशयो महान्॥

मनुरुवाच

विष्णुः

٩]

मत्स्यपुराणे'

मत्स्य उवाच

कृष्णाजिने तिलान् कृत्वा हिरण्यं मधुसर्पिषी । ददाति यस्तु विप्राय सर्वं तरति दुष्कृतम् ॥

ससमुद्रगुहा तेन सহौलवनकानना। चतुरन्ता भवेइत्ता ष्टथियी नाऽत्र संशयः॥

दानकारखे राज्याजिनदानम्

#### कत्यकरुपतरी

1.

तिलैरात्मसमं कृत्वा वाससाऽऽच्छादयेद्वुधः । सुवर्णनाभं तत्कुर्यात् अल्ड्रुर्याद्विशेषतः' ॥ रत्नैर्गन्धैर्यथाशकत्या तस्य दिश्च च विन्यसेत् । कांस्यपात्राणि चत्वारि दिश्च दचाचथाकमम् ॥ मुण्मयेषु च पात्रेषु पूर्वादिषु कमेण तु । घृतं क्षीरं दधि क्षौद्रमेवं दत्वा यथाविधि ॥ चम्पकस्य च तथा शाखां अव्रणं कुम्भमेव च । बाद्योपस्थानकं कृत्वा शुद्धचित्तो निवेशयेत् ॥ जीर्णवस्त्रेण पीतेन सर्वाङ्गानि च मार्जयेत् ॥

'कांस्यपात्राणी'ति । चत्वारि कांस्यपात्राणि चतसृषु दिश्च विन्यसेत् । अन्यानि च मृण्मयानि पात्राणि घृत-क्षीरदधिमधुपूर्णानि, यथाकमं पूर्वादिदिश्च स्थापनीयानी-त्यर्थः । 'वाद्योपस्थानकं' दानप्रदानाद्वाद्ये उप समीपे स्थापनं यस्य स तथेति कुम्भविज्ञेषणम् । 'मार्जयेदि'ति दानानन्तरं स्नात्वेति ज्ञेषः" ।

धातुमयानि पात्राणि पादेष्वस्य प्रदापयेत् । यानि काम्यानि पापानि मया लोभात्कृतानि वै ॥ लोहपात्रप्रदानेन प्रणइयन्तु ममाऽऽह्यु वै । तिलपूर्णं तु तत्कृत्वा वामपादे निवेद्यायेत् ॥

- 1 विवसण इति पाठान्तरम्
- 2 Paraphrased by दानमयूच, p. 235., and reproduced verbation by द्वेना. p. 658, whom नोलकण्ड cites.

### दानकाण्डे छण्णाजिनदानम्

\$23

यानि पापानि काम्यानि' कर्मोत्यानि कृतानि वै । कांस्यपात्रप्रदानेन तानि नइयन्तु मे सदा ॥ मघुपूर्णं ततः कृत्वा पादे वै दक्षिणे न्यसेत् । परापवादपैद्युन्यात् "प्रष्ठमांसस्य अक्षणात् ॥ तन्नोत्थितं च यत्पापं ताम्रपात्रात् प्रणइयतु । कन्याद्यतं गवां चैव परदारप्रधर्षणम् ॥ रौण्यपात्रप्रदानाच्च क्षिप्रं नाद्यं प्रयातु मे । ऊर्द्धपादे त्विमे कार्ये ताम्रस्य रजतस्य च ॥ जन्मजन्मसहस्रेण कृतं पापं कुचुद्धिना । सुवर्णपात्रदानात्तन्नाद्यायाऽठ्यु जनाईन ॥

'ऊर्द्धपादे' अग्रपादयोः । एकवचनमत्राऽविवक्षितम्" ।

हेममुक्ताविडुमं च दाहिमं वीजपूरकम् । प्रशस्तपात्रं अवणे खुरे शृङ्गाटकानि वा॥ एवं कृत्वा यथोक्तेन सर्वशाकफलानि च । तत्प्रतिग्रहविद्विद्वान्\* आहिताग्निर्द्विजोत्तमः ॥ स्नातो वस्त्रयुगच्छन्नः स्वशक्त्या चाऽप्यलंकृतः । प्रतिग्रहथ तस्योक्तः पुच्छदेशे महीपते ॥

- A. S. B., यानि पापानि अखाम्यानि, which is an improvement in sense.
- 2 I. O., श्रूष्टमांसस्य ; दानमयूस p. 236 has द्रथामांस; Manu condemns द्रथामांसमझण, ( V. 34. )
- 3 देश. p. 659, repeats and expands this comment.
- 4 Defective in A. S. B.

9]

#### कृत्यकस्पतरी

[तत एव समीपे तु मन्त्रमेतमुदीरयेत्। 'कृष्ण कृष्ण वलो देवः कृष्णाजिनघरस्तथा ॥ तद्दानाद्धृतपापस्य प्रीयतां मे नमो नमः ! त्रयास्त्रिंशत्पुराणानां त्वमाघारे व्यवस्थितः ॥ कृष्णोऽसि मूर्तिमन्साक्षात्कृष्णाजिन नमोऽस्तु ते' । ] सुवर्णनाभिकं दद्यात् प्रीयतां दृषभध्वज्ञः' ॥ अनेन विधिना दद्याद्यधावत् कृष्णमार्गणम् । न स्प्रद्यः स द्विजो राजन चितियूपसमो हि सः ॥ दाने च आद्धकाले च दूरतः परिवर्जयेत् । स्वग्रहात् प्रेष्य तं विप्रं मण्डले स्नानमाचरेत् ॥ पूर्णकुम्भेन राजेन्द्र ज्ञाखया चम्पकस्य च । कृत्वा चाऽऽचार्यकलज्ञां मन्त्रेणाऽनेन सूर्द्दनि ॥ 'आप्यायस्व सम्रुद्रज्येष्ठा' ऋचो जप्यास्तु षोडज्ञा ।

'आप्यायस्व समेतु ते' इत्यष्टौ । 'समुद्रज्येष्टा' इत्य-ष्टौ । एवं षोडदा<sup>®</sup> ।

अहते वाससी वीतः आचान्तः द्युचितामियात् । तद्वस्त्रकुम्भसहितं नीत्वा क्षेप्यं<sup>३</sup> चतुष्पथे॥

# 'वीतः' परिहितवान् ।

- 1 Omitted in L. O., and in हेमा. p. 659 आप्यायस्व ( इ. स. I. 6. 22., VI. 8. 21 )
- 2 समुद्रज्येषा" ( च. सं. ∨. 4. 18 ).
- 3 A. S. B., मेर्च for क्षेपा

228

कृताऽनेन मया तुष्टिः न सा शक्याऽमरैरपि' । वक्तुं च नृपतिश्रेष्ठ तथाऽप्युद्देशतः शृणु ॥ समग्रभूमिदानस्य फलं प्राप्नोत्यसंशयः<sup>2</sup> । सर्वांश्च लोकान् जयति<sup>3</sup> कामचारी विहङ्गमः ॥ आभूतसम्ह्रवं यावत्स्वर्गं प्राप्नोत्यसंशयः । न पितृपुत्रमरणं वियोगं भार्यया सह ॥ धनधान्यपरित्यागं नैव चेहाऽइनुयात्<sup>4</sup> कचित् । कृष्णाजिनं कृष्णमृगस्य चर्म्म दत्वा द्विजेन्द्राय समाहिताय । यथोक्तमेतन्मरणं न शोचेत् प्राप्नोत्यभीष्ठं मनसः फलं तत् ॥

वैष्णवपदाधिकारे कालिकापुराणे

ये च रुक्मादिपात्रे तु <sup>क</sup>्रत्वा वहिं ददन्ति वै । तिलद्रोणसमायुक्तं वस्त्रयुग्माभिवेष्टितम् ॥ पलादूर्द्धमधार्दं वा<sup>7</sup> विभवाद्धेमसंयुतम् । सूक्ष्मवस्त्रेण युग्मेन अन्येनाऽऽच्छादयेद्विजम् ॥

1 A. S. B.

- 2 हेमा. p. 660 and दानमयूख. p. 237 have फर्ड प्राप्नोति मानवः
- 3 Ibid, ata for sala
  - 4 Ibid, न चैनेहाप्तुयात्
  - 5 Tm. p. 661.
  - 6 हेमा. p. 661., हुत्या वर्ति ददन्ति या
  - 7 A. S. B., विभवाद्येमसंयुत्तं ; हेमा. p. 661, वित्तवान् हेमसंवुत्तम् : Udaipur Ms. has विभवेदेमसंयुत्तम्

264

8]

#### कृत्यकल्पतरी

सोदकं चाऽपरं रुक्मं सतिलं न्यस्य तत्करे । ततः कृष्णाजिनं दद्यात्तिल्द्रोणान्वितं च यत् ॥ दत्वा तु भोजयेत्तत्र 'नत्वाङ्गं च विसर्जयेत् । अयने विषुवे चैव चन्द्रसूर्यग्रहे तथा ॥ युगादौ बा प्रयच्छन्ति विधिना ये तु चै द्विजे । तेऽपि तत्पदमासाच दद्यांद्यं ब्रह्म आयुषः ॥ क्रीडन्ति विविधैभॉगैः कल्परूपगुणान्विताः । अनेन च विधानेन दद्याद्रोणविधायकः ॥ आब्रह्माण्डभवं कालं मोदते स पुरोत्तमे । यो घटं पयसा पूर्ण हेमपद्मनियोजितम् ॥ सम्पूज्य<sup>®</sup> वस्त्रयुग्मेन दव्यात् सोऽपि व्रजेदृध्वयम् ।

मरीचिः"

कृष्णाजिनोभयमुखीं यो दद्यादाहिताग्नये। सप्तजन्मकृतं पापं तत्क्षणादेव नइयति॥

इति कृष्णाजिनदानम् ॥

- 1 हेमा. p. 661, नत्वा चैव
- 2 I. O. and देमा. p. 661 read संयूज्य; A. S. B. and Udaipur Ms. read संयूषे
- 3 of. दानवयुख. p. 234. देमा. p. 655.

# अथ भूमिदानम्

तत्र दाने वृहस्पतिः

सुवर्णं रजतं वस्त्रं मणिरव्रवस्ति च । सर्वमेतद्भवेदत्तं वसुधां यः प्रयच्छति ॥ फालकृष्टां महीं दत्वा सवीजां सस्यशालिनीम् यावत् स्वर्यकृता लोकास्तावत् स्वर्गे महीयते ॥ यत्किञ्चित् कुरुते पापं पुरुषो लोभमोहितः । तत्सर्वं भूमिदानेन क्षिप्रमेव प्रणइयति ॥ अपि गोचर्ममात्रेण सम्यग् दत्तेन मानवः<sup>1</sup> । धौतपापो विद्युद्धात्मा स्वर्गे लोके महीयते ॥ दश्चहस्तेन दण्डेन जिंशदण्डान्निवर्त्तनम् । दश्च तान्येव गोचर्म ज्ञाह्मणेभ्यो ददाति यः ॥

> विमाय दब्धात्सुगुणान्विताय तपोभिजुष्टाय जितेन्द्रियाय। यावन्मही तिष्ठति सागरान्ता तावत्तपस्तस्य भवेदतुल्यम्॥

यथाऽप्सु पतितः द्यक्र तैलविन्दुः प्रसर्पति । एवं भूमिकृतं दानं सस्ये सस्ये प्ररोहति ॥

1 Cited in हेमा. p. 487

#### कृत्यकल्पतराँ

1 m

शङ्खं भद्रासनं छत्रं वराः प्रावरणाः कृताः' । भूमिदानस्य पुण्यानि फलमेतत्पुरन्दर ॥ आदित्यो वरुणो विष्णुर्ज्ञेक्षा सोमो हुताशनः । शूलपाणिश्च भगवानभिनन्दति भूमिदम् ॥ सौवर्णा यत्र प्रासादाः वसोर्धारा च कामदा । गन्धर्वाप्सरसो यत्र तत्र गच्छन्ति भूमिदाः ॥

तथा

बहुभिर्वसुधा दत्ता राजभिः सगरादिभिः<sup>2</sup> । यस्य यस्य यदा भूमिस्तस्य तस्य तदा फलम् ॥ षडद्यांतिसहस्राणि योजनानां वसुन्धरा । दत्ता स्वल्पाऽपि देवेन्द्र सर्वकामप्रदायिनी ॥ भूमिं यः प्रतिग्रह्णाति यश्च भूमिं प्रयच्छति । उभौ तौ पुण्यकर्माणौ नियतौ स्वर्गगामिनौ ॥ यस्तु दयान्महीं राजन् ब्राह्मणायाऽग्निहोत्रिणे । स याति परमं स्थानं ग्रह्लानश्च न संदायः ॥ इश्चाभिः सन्ततां भूमिं पवगोध्मज्ञालिनीम् । यो ददाति सुरश्रेष्ठ पुनरावर्त्तते न सः ॥ ओत्रियाय कुलीनाय विनीताय तपस्विने । वृत्तस्थाय दरिद्राय सर्वम्तुहिताय च ॥ ईद्याय सुग्रुद्वाय दत्ता स्वल्पाऽपि वासव<sup>3</sup> ।

I. O., रत्नानि वरवारणाः ; А. S. B., वराश्वावरवारणाः
 2 पद्मपुराण, Anandäárama edn. p. 1310.
 3 So A. S. B.

[ 20

कुलानि तारयेत् वीर सप्त सप्त च सप्त च॥ सहस्रमेव धेनूनां शतं वाऽनडुहां समम् । दशानद्वत्समं यानं दशयानसमो हि यः ॥ दशवाजिसमा कन्या सुमिदानं च तत्समम्। भूमिदानात्परं नाऽस्ति विद्यादानं ततोऽधिकम् ॥

यत् किञ्चित् कुरुते पापं जन्मप्रभृति मानवः । अपि गोचर्ममात्रेण भूमिदानेन नइयति' ॥ गवां रातं वृषश्चैको यत्र तिष्ठेदयन्त्रितः । तद्वै गोचर्ममात्रन्तु प्राहुर्वेदविदो जनाः ॥

तथा

दशहस्तेन दण्डेन दशहस्तान् समन्ततः। पत्र वाऽप्याधिकं दचादेतद्वोचर्मं चोच्यते ॥

पञ्चलाङ्गलप्रस्ताचे मत्स्यपुराणे<sup>°</sup>

दण्डेन सप्त हस्तेन झिंशइण्डनिवर्त्तनम् । त्रिभागहीनं गोचर्म मानमाह प्रजापतिः<sup>3</sup> ॥ मानेनाऽनेन यो दयान्निवर्तनदातं बुधः। विधिनाऽनेन तस्याऽऽद्य क्षीयते पापसंहतिः ॥

- 1 I. O., शुद्धयति
- 2 देशा. p. 488
- 3 On the differences between the measurement standards of प्रवापति and मनु, see ग्रन्नीतिसार ( edn. Oppert ) pp. 17-18

10]

बृद्धवसिष्ठः

#### कृत्यकव्पतरो

तदर्द्भय यो ददादपि गोचर्ममात्रकम्। भवनस्थानमात्रं गां सोऽपि पापैः प्रमुच्यते ॥

संवर्त्तः

सर्वेषामेव दानानामेकजन्मानुगं फलम् । हाटकीक्षतिगौरीणां सप्तजन्मानुगं फलम् ॥

प्रकरणातु 'गाँगों' ऽत्र गावः । वेदे "मध्वः पिवन्ति गार्यः" इति गोषु प्रयोगदर्शनात् ।

तथा

बृहस्पतिः<sup>2</sup>

1 पद्मपुराण, p. 1310

2 देना. p. 489

अग्नेरपत्यं प्रथमं सुवर्ण भूवैंडणवी सूर्यसुताख गावः। तेषामनन्तं फलमइनुवीत यः काञ्चनं गात्र महीत्र दयात्' ॥

श्रीरामायणे विद्वरूपकपिछं प्रति

गोदानानि पवित्राणि मुमिदानानि यानि च। सुवर्णदानानि तथा यावल्लोमानुगानि च ॥

आस्फोटयन्ति पितरः प्रवदन्ति पितामहाः।

भूमिदोऽस्मत्कुले जातः सोऽस्मान् सन्तारयिष्यति ॥

[0]

आदित्यपुराणे

तथा<sup>6</sup>

2 L O., विजितपालकः

4 पद्मपुराण p. 1310

from महामारत

दत्वा तु भूमिं पुरुषः साथयां सस्यशालिनीम्' । समेध्यां रम्यसंस्थानां फल्बुक्षमनोरमाम् ॥ अनुषरामनाबाधां पात्रे बहुगुणान्विते। अप्येकपुरुषाधारां दत्वा भूमिं महात्मने ॥ दश कल्पान्निवसति स्वर्गे विगतपातकः<sup>2</sup>।

यस्तु गोचर्ममात्रां वै प्रयच्छति वसुन्धराम् ।

पष्टिवर्षसहस्राणि स्वर्गे तिष्ठति भूमिदः।

स्वदत्तां परदत्तां वा यो हरेद्वे वसुन्धराम् ।

अपि पापकृतां राज्ञां प्रतिग्रह्वन्ति साधवः ।

प्रथिवीं नान्यदिच्छन्ति पावनं होतदुत्तमम् ॥

1 I. O., सस्यदाविनीम, a variant noted in हेमा. p. 489

3 This verse is cited from विश्वयमालेर by देमा. on p. 486, and from HEIMIRG, on p. 490. It occurs in पदाप्रसन, p. 1810 with the variant तावत नरक बसेत

5 The following verses are cited by Em. p. 478 as

विमुक्तिः सर्वपापेभ्यो विष्णुलोकं स गच्छति ॥

आच्छेत्ता चाऽनुमन्ता च तान्येव नरकं वसेतु ॥

विष्ठायां च कृमिर्भुत्वा पितृभिस्सह मज्जति ॥

नन्दिपुराणे

9.9

#### कृत्यकृब्पतरी

नामाऽस्याः प्रियदत्तेति गुद्धं देव्याः सनातनम् । दानं वाऽप्यथवाऽदानं नामाऽस्याः परमं प्रियम् ॥ सिङ्गामे वा तनं जह्यादयाद्वा प्रथिवीमिमाम्'। इत्येता श्रुद्रबन्धूनां वदन्ति परमाशिषः ॥ यत्र तां दक्षिणां दयात् प्रथिवीं प्रथिबीपतिः । पुनश्च जननं प्राप्य स भवेत् पृथिवीपतिः ॥ ] ये चाऽन्ये भूमिमिच्छेयुः कुर्युरेव न संशयः। रत्नोपकीर्णवसुधां यो ददाति द्विजातिषु ॥ स मुक्तः सर्वकल्पे ख्द्रलोके महीयते । इञ्चभिः सहितां भूमिं यवगोधूमसङ्ख्याम्<sup>2</sup>॥ गोष्टमातङ्गसम्पूर्णां बहुवीजसमन्विताम् । निधिगर्भा ददद्वमिं सर्वरत्नपरिच्छदाम् ॥ अक्षयान् लभते लोकान् भूमिरबं हि तस्य तत्। विध्य कलुषं सबं विरजाः सम्मतः सताम् ॥ लोके महीयते शम्भोः यो ददाति बसुन्धराम् ।

वाने बुहस्पतिः<sup>3</sup>

सुवर्णदानं गोदानं भूमिदानं च वासव । एतत्प्रयच्छमानो हि सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥

- 1 Not found in देना.
- 2 I. O., संयुताम्
- 3 पथामधुराण, p. 1810. It begins, हिरण्यवस्त्रगोदानं भूमिदानं च वासय See हेना. ff. 481-2, which has slight variations.

इतियातातपैर्युक्तां ग्रहभूमिं सुसंस्कृताम् । प्रदाय सुरलोकं स पुण्यान्तेऽपि न चाल्यते ॥ न चोषरां न निर्दर्ग्धां भूमिं दयात्कथञ्चन । न इमद्राानपरीतां च न च पापनिषेविताम् ॥

इति भूमिदानम् ॥

महा भारते

दानकाण्डे सूभिदानम्

{• ]

\$93

4 I. O. gives this after तथा. It is given by देमादि at the end of another passage on p. 550

8 днг. р. 549

2 A. S. B., सन्तानकादीन!

1 हेमा. p. 545

तस्मात् सर्वात्मना पात्रे दद्यात् कनकदक्षिणाम् । अपात्रे पातयेइत्तं सुवर्णं नरकार्णवे ॥

कृष्णलाः पत्र माषास्तु मापैः षोडराभिः स्मृतम्। सुवर्णमेकं तदानादाता स्वर्गमवाप्नुयात् ॥ सुवर्णस्य तु शुद्रस्य सुवर्णं यः प्रयच्छति । सुवर्णस्य रातं तेन दत्तं भवति शाइवतम्⁴ ॥

नन्दिपुराणे

तथा

तञ बृहस्पतिः'

ग्रहादिके पुण्यफलं भवेन्सूल्यानुसारतः । तस्मात्सर्वप्रदानानां हिरण्यमधिकं स्मृतम् ॥ यथा <sup>ह</sup>सान्तनिकादीनां हेम्नां संपद्यते किया । तथा न ग्रहदानेन हिरण्यमधिकं ततः ॥

अथ सुवर्णदानम्

प्रमादतस्तु तन्नष्टं तावन्मात्रं नियोजयेत् । अन्यथा स्तेययक्तस्स्पाढेम्न्यदत्ते विनाशि

अन्यथा स्तेययुक्तस्स्याद्वेम्न्यदत्ते विनाशिनि ॥ दानार्थमेव तत्सृष्टं हात्कृष्टं स्वर्गसाधनम् । दानात्परं सुवर्णस्य विधिरेव न विद्यते ॥ सुवर्णमित्यनुवृत्तौ कालिकापुराणे'

पूतमेतत्परं पुण्यं पुरा कार्येषु नित्यशः । धारयन्ति यतः सर्वे मङ्गलार्थमरोगतः<sup>2</sup> ॥ अतः पापानि सर्वाणि पात्रेभ्यो विधिपूर्वकम् । दत्तं पुनाति काले च देशे च हरसन्निधौ ॥ श्रूयतां येन रामेण विधिना प्राक् तपोधन । प्रदत्तं काश्रनं पूर्वं रैचीक्येन महात्मना ॥ सर्वहेममयं यज्ञमिद्वा विप्राः प्रतर्पिताः । हैमैराभरणैः पूज्य दत्तं पलशतं तथा ॥ भूय एव तुलां तेन स्वयमारोप्य यत्नतः । हेम द्वितीयपार्श्वं च द्विजातिभ्यो ददौ स्वयम् ॥ भूयोऽपि तन्मयान्येव <sup>3</sup>पूर्णपात्राणि तेन च । प्रभासादिषु<sup>4</sup> तीर्थेषु ज्ञाह्मणेभ्यो ददौ तदा ॥ गवां च दशवर्णानां विप्रं कृत्वा प्रथक् प्रथक् ।

- 1 im. p. 547
- 2 Udaipur Ms. reads खमलाय मलोझितां
- 8 हेमा. p. 547, सूर्यपात्राणि
- 4 Udaipur Ms. gives प्रयागतिषु as an alternative reading. See Harihara Bhaáya on परस्तरप्रयस्त्र where the acts to be done in specific places are catalogued.

[ \$9

#### **छत्यक**ल्पतरी

सहस्रं च गवाश्राऽपि' सवत्सानां सुरूपिणाम् ॥ वध्वा कम्बलमाकम्य पलान्येकादशौव तु । एकैकस्य प्रथक्त्वेन दत्तं हेम तु तेन वै ॥ कारयित्वा सुपद्मानि जातरूपमयानि च। अमता तीर्थलिङ्गानां मूर्ग्नि दत्तानि तेन वै॥ तन्मयाभरणैः पूज्य शतशोऽथ सहस्रशः । सम्यूज्य तर्पिता विमा भूयस्तेनैव मानद ॥ पद्माश्चेच पताकाश्च मालाश्चेच विशेषतः। ख्दादीनां नियुक्तास्तु कारयित्वा ग्रहे ग्रहे ॥ उपवीतं च यष्टिश्च मेखला पादुके तथा। लेखनी मर्षिपात्रं च दत्तं विप्रेषु तेन वै ॥ यानं सोपस्करं कृत्स्नमासनं घाम तन्मयम्। द्विजेभ्यश्च प्रदत्तानि कारयित्वा सहस्रदाः ॥ ग्रहाणां देवतानां च कृत्वा रूपाणि भूरिशः"। न्यस्तानि विधिवद् पूज्य द्विजानां चैव मन्दिरे ॥ काञ्चनीं रोदसीं\* स्प्रद्वा नगोदधिसमन्विताम् । पुण्यौषधिवनैर्युक्तां ददौ विप्रेभ्य एव सः ॥ एवमाचेरनेकेश्व प्रकारेः कनकं पुरा । पापापनुत्तये दत्तं पात्रमासाय सूचसः ॥

1 हेमा. p. 547., सहस्रे च सहसं च

2 देसा. p. 548, मालुसोपस्कर

3 Manuscripts read মুবয়:

4 I. O., But

आदित्यपुराणे'

आदित्योवयसम्प्राप्तौ विधिमन्त्रपुरस्कृतम् । ददाति काञ्चनं यो वै दुःस्वम्नं प्रतिहन्ति सः ॥ ददात्युदितमान्ने यः तस्य पापं विलीयते । मध्याह्वे ददते रुक्मं इन्ति पापमनागतम् ॥ ददाति पश्चिमां सन्ध्यां यः सुवर्णं धृतव्रतः । व्रक्षवाय्वग्निसोमानां सालोक्यमुपयाति सः ॥ सुवर्णमक्षयान् दत्वा लोकांआऽऽम्रोति पुष्कलान् । यस्तु सञ्जनयत्यग्निं<sup>2</sup> आदित्योदयनं प्रति ॥ दचाद्वै व्रतमुद्दिय सर्वान् कामान् समइनुते । यं देवमर्चयेत्तेन यस्य चैव प्रयच्छति ॥ तस्य लोके निवसति नित्यं चैव ददाति यः ॥

महाभारते"

पिण्डदानपरितुष्टस्वमद्दष्टपितृदत्तोपदेशकथने युधिष्ठिरं प्रति भीष्मवाक्यानि—

वेदोपनिषदे चैव पर्वकर्मसु दक्षिणा । सर्वकतुषु वोद्दिष्टा भूमिर्गावोञ्थ काञ्चनम् ॥ ततः श्चतिस्तु परमा सुवर्णं दक्षिणेति वै ।

- 1 देसा. p. 551
- 2 हेमा. p. 552 संज्वलयिखानिन
- 3 देसा. p. 548 reproduces the whole passage with this introduction.

19.5

[ 35

#### **इत्यकल्पतरा**

सर्वरब्रानि निर्मन्थ्य तेजोराशिसमन्वितम्। सुवर्णमेभ्यो विप्रेन्द्र रखं परममुत्तमम् ॥ एतस्मात्करणादेव गन्धवारगराक्षसाः । मनुष्याश्च पिशाचाश्च प्रयता धारयन्ति तत् ॥ मुकुटै रवसंयुक्तेरलङ्कारैः प्रथग्विधैः । सुवर्णे विधृते तत्र विराजन्ते भृग्तम ॥ तस्मात्सर्वपवित्रेभ्यः पवित्रं परमं स्मृतम् । ष्टिवीं गाञ्च दत्वेह तथाऽन्यदपि किञ्चन ॥ विशिष्यते सुवर्णस्य दानं परमकं विभो । अक्षयं पावनं चैव सुवर्णं मम रज्यते ॥ प्रयच्छेह्रिजमुख्येभ्यः पावनं ह्येतदुत्तमम् । सुवर्णमेव सर्वत्र दक्षिणासु विधीयते ॥

1 Udaipur Ms. and A. S. B., तारितैव भविष्यन्ति

2 देशा. p. 548

तदिदं सम्यगारब्धं त्वयाञ्च भरतर्षभ ॥ किन्तु सूमेर्गवां चाऽ्यें सुवर्णं दीयतामिति । एवं वयं च धर्मज्ञ सर्वे चाऽस्मत्पितामहाः॥ तारिता' वै तरिष्यन्ति पावनं परमं हि तत् । दश पूर्वान् दशैवाऽन्यान् तथा सन्तारयन्ति ते ॥ सुवर्णं ये प्रयच्छन्ति एवं मां पितरोऽह्ववन् ॥

393

श्रीरामायणे

रामं प्रति वसिष्ठवाक्यानि"-

सुवर्णं ये प्रयच्छन्ति सर्वदास्ते भवन्त्यतः । अग्निर्वे देवताः सर्वाः सुवर्णं च तदात्मकम् ॥ तस्मात्सुवर्णं ददता दत्ताः स्युः सर्वदेवताः ॥

इति सुवर्णदानम्॥

- 8 हेना. p. 498 सर्वधर्ममर्थ; Udaipur Ms. has सर्वज्ञानमर्थ
- 2 देना. p. 498, A. S. B. and Udaipur Ms. so attribute this śloka, which is found also in नजुरद्ति, IV, 233.

1 देसा. p. 493

'प्रदानेभ्यः' अल्पेभ्य इति द्येषः।

सर्वधर्ममयं<sup>3</sup> ब्रह्म प्रदानेभ्योऽधिकं यतः । तद्दत् समवाप्नोति ब्रह्मलोकमविच्युतः ॥

याज्ञवल्क्य:

'त्रह्यदानं' वेददानम् ।

सर्वेषामेव दानानां ब्रह्मदानं विशिष्यते । कार्यं तु गोमहीवासस्तिऌकाञ्चनसर्पिषाम्<sup>2</sup> ॥

तथा

तन्न आदित्यपुराणे'

त्रीणि तुल्यप्रदानानि त्रीणि तुल्यफलानि च । सर्वकामदुवा घेनुर्गावः ष्टथ्वी सरस्वती ॥

अथ विद्यादानम्

[ 73

यमः'

य इमां इथिवीं दयात्सर्वकामोपशोभिताम् । दयाच्छास्त्रश्च विप्राणां तद्वचैतानि तत्समम् ॥

'तत्' सर्वरत्नोपशोभितष्टथिवीदानम् । 'एतानि' पूर्वों-कानि दानानि' तदुभयं विद्यादानसमम्<sup>\*</sup>।

वेवीपुराणे<sup>3</sup>

विद्यादानं प्रवक्ष्यामि येन तुष्यन्ति मातरः । लिख्यते दीयते येन विधिना तच्छ्णुष्व मे ॥ सिद्धान्तमोक्षद्यास्त्राणि वेदाः स्वर्गादिसाधकाः । वेदाङ्गानीतिहासाक्ष देया धर्मविष्टद्वये<sup>4</sup> ॥ गारुडं वालतन्त्रं च भूततन्त्राणि भैरव । शास्त्राणां पठनादानान्मातरः फलदा नृणाम् ॥ ज्योतिषं वैद्यद्यास्त्रं च कलाः काव्यं शुभागमः । दानादारोग्यमाप्नोति गान्धर्वं लभते <sup>6</sup>फलम् ॥ विद्यया वर्तते लोको धर्माधर्मं च विन्दति । तस्माद्विद्या सदा देया दृष्टादृष्टफलार्थिभिः ॥

तथा°

## श्रण्वतां जायते भक्तिस्ततो गुरुमुपासते।

1 днг. р. 507

2 Em. p. 507 reproduces the prose comment

3 देना. pp. 524

4 देमा. p. 495

5 हमा. p. 495, पदम्

6 देसा. p. 524

#### **इत्यक**ब्पतरो

सर्वविद्यागमा भक्तिः विद्यायुक्ताश्रिता नृप ॥ विद्याविवेकवोधेन शुभाशुभविचारणात्' । बिन्दते सर्वकामाप्तिं तस्माद्विद्या परा मता॥ विद्यादानात्परं दानं न भूतं न भविष्यति<sup>2</sup>। येन दत्तेन चाऽआोति हीवं परमकारणम् ॥ श्रीताडपत्रके सत्रे समे पत्रसुसत्रिते । विचित्रकत्रिकापाइवें चर्मणा सम्पुटीकृते ॥ रक्तेन वाध्य कृष्णेन सुदुना रङ्गितेन वा। हहसूत्रनिवद्वेन ⁴एवं चैव कृतेन वै॥ यस्तु द्वादशसाहस्रीं संहितामुपलेखयेत्। ददाति चाऽभियुक्ताय स याति परमां गतिम् ॥ पूर्वोत्तरे प्लवे देशे सर्ववाधाविवर्जिते । गोमयेन शुभेनेव कुर्यान्मण्डलकं बुधः ॥ चतुईस्तप्रमाणेन द्युभं च चतुरस्रकम् । तस्य मध्ये लिखेत्पद्मं सितरक्तासितादिभिः ॥ सर्वर्तुकमलैः पुष्पैर्भूषयेत्सर्वतो दिशम् । वितानं दापयेन्सूर्वि हुमं चित्रविचित्रितम् ॥ पाइर्वतः सितवस्त्रेस्तु सम्यक् शोभां प्रकल्पयेत्।

- 1 हेमा. p. 414
- 2 Ibid, जैळोक्येऽपि न विद्यते
- 8 Udaipur Ms. reads wrongly: श्रीताडीपत्रकेशंच; correctd by देमा. p. 524
- 4 A. S. B. and I. O., एन विधिकतेन ने

202

चन्द्रकैरर्द्धचन्द्रैश्च' दर्पणैआऽमरैस्तथा ॥ घण्टाकिङ्किणिइाब्दैश्च सर्वतश्चोपकल्पयेत् । तस्य मध्ये न्यसेद्यन्त्रं नागदन्तमयं द्युभम् ॥ अधः किञ्चिन्निवद्धन्तु ऊर्ध्वतोऽपि सुसंयुतम् । शोभितं दृढवद्धेन वद्धं सूत्रेण बुद्धिमान् ॥ तस्योर्ध्वं विन्यसेद्विद्वान् पुस्तकं लिखितं द्युभम् । आलेख्यमपि तत्रैव पूजयेद्विधिना ततः ॥ निरुद्कैस्तथापुष्पैः कृमिकीटविवर्जितैः । चन्दनेन सदर्पेण अस्मना च विधूतये ॥

'सद्र्पेण' सगमदसहितेन ।

धूपश्च गुग्गुलुर्देयस्तुरुष्कागुरुमिश्रितः । वीपमाठा तथा चाञ्चे नैवेचं विविधं पुनः ॥ खाद्यं पेयं सितं लेखं चोष्यं च विनिवेदयेत् । पूजयेच दिशां पालान् लोकपालान् यथाकमम् ॥ कन्याः खियश्च सम्पूज्य मातरः कल्पयेच ताः । पुस्तकं देवदेवीं च विप्राणां दक्षिणास्तथा ॥ स्वशकत्या चैव दातव्या दूपपौरांश्च पूजयेत् । तथा सम्पूजयेद्वत्स लेखकं शाखपारगम्<sup>2</sup> ॥ छन्दोलक्षणतत्वज्ञं सत्कविं मधुरस्वरम् । प्रणष्ठं यः स्मरेद्वन्थं श्रेष्ठं पुस्तकलेखनात्<sup>3</sup> ॥

1 A. S. B. and Udaipur Ms., with:

- 2 I. O., पाठकम्
- 3 A. S. B., लेखने

12]

#### करयकस्पतरी

नातिसन्ततविच्छिन्नैः नाऽश्ठक्ष्णैश्चाऽप्यकर्कद्यैः । नन्दिनागरकैर्वणैर्हेखयेच्छिवपुस्तकम्' ॥ प्रारम्भे<sup>°</sup> पत्र वै श्ठोकान् पुनः द्यान्ति तु कारयेत् । रात्रौ जागरणं कुर्यात्सर्वप्रेक्षां<sup>3</sup> प्रकल्पयेत् ॥ नटचारणनग्नैश्च देव्याः कथनसम्भवैः ।

'सर्वप्रेक्षां' सर्वप्रकारप्रेक्षणकम् ।

प्रत्यूषे पूजयेछोकान् ततः सर्वान् विसर्जयेत् । एकान्ते ⁴सुमनस्केन विद्युद्धेन दिने दिने ॥ निष्पाद्य विधिनाऽनेन स्वर्क्षे च द्युभवासरे ।

'स्वर्क्ष' शुभनक्षत्रे ।

ततः पूर्वविधानेन पुनः पूजां प्रकल्पयेत् ॥ तथा विद्याविमानन्तु सप्त पत्रविभूषितम्<sup>®</sup> । विचित्रवस्त्रशोभाखं द्युभलक्षणलक्षितम् ॥ कारयेत्सर्वतोभद्रं किङ्किणीरवकान्वितम् । दर्पणैर्रद्वचन्द्रैश्च घंटाचामरमण्डितम् ॥ तस्मिन् धूपं समुत्क्षिप्य सुगन्धं चन्दनागुरुम् । तुरुष्कं गुग्गुलं चैव दार्करामधुमिश्रितम् ॥

- 1 Note.
- 2 हेमा. p. 526, प्रारभ्य
- 8 I. O., सब्देश्वे
- 4 A. S. B., जुननरहेन ; Udaipur Ms. has पुनः केन
- 5 हेना. p. 526, सप्तपञ्चत्रिभूमिकम्

- 2 हेना. p. 527, चाइमितो नेचें
- [ ] Lacuna in Udaipur Ms. supplied by I. O. and A. S. B.

सामान्यं शिवतीर्थेषु मातॄणां भवनेषु च । तस्मिन् पूजां तथा कृत्वा देवदेवस्य शुलिनः ॥ समर्चयेत् प्रणम्येशं प्रीयन्तां मातरो मम । सदाध्ययनयुक्ताय विद्यादानरताय च ॥ विद्यासङ्ग्रहयुक्ताय कृतशास्त्रश्रमाय च । तेनैव वर्तते यस्तु तस्य तं विनिवेदयेत् ॥ जगद्धिताय वै शान्ति सन्ध्यायां वाचयेत्तथा । तेन तोयेन दातारं मूर्झि सम्यक् निषेचयेत् ॥

तथा तपखिनः एज्याः सर्वशास्त्रार्थपारगाः ॥ शिवव्रतचरा मुख्याः विष्णुधर्मपरायणाः । देवीव्रतसमापुष्टा देवीभक्ता जनाश्च ये ॥ महता जनसङ्घेन रथस्थं दृढवाहनैः । युवभिश्चाऽपि तद्देयं<sup>®</sup> यस्य देवस्य चाऽज्यमः ॥

तस्मात्सर्वप्रयत्नेन विचा देया सदा नरैः ।

'यस्यैव सक्तं' यस्यैव देवस्य सक्तं सम्बन्धि । 'तत् पुस्तं' पुस्तकम् । 'तं' देवम् । 'परिकल्पयेत्' भावयेदित्यर्थः।

पूजयेत् पूर्ववत् सर्वान् कन्यास्त्रीद्विजदुःखितान् । तथा तत्पुस्तकं वत्स विन्यसेद्विधिपूर्वकम् ॥ एवं कृत्वा तथा विद्याः प्रीयन्तां मातरो मम । [ यस्यैव सक्तं तच्छास्तं तं पुस्तं परिकल्पयेत्' ॥

#### **इत्यक**ल्पतरी

\$\$]

शिवं वन्देत् ततः शब्दं उचार्य जपतस्तथा। एवंकुते महाशान्तिर्देशस्य नगरस्य च॥ जायते नाञ्त्र सन्देहः सर्ववाधाः शमन्ति च। अनेन विधिना यस्तु विद्यादानं प्रयच्छति॥ स भवेत् सर्वलोकानां दर्शनादधनाशनः । स्रतोऽपि गच्छति स्थानं ब्रह्मविष्णुनिषेवितम् ॥ सप्त पूर्वात् परानन्त्यात् आत्मनः सप्त एव च । उद्धृत्य पापसलिलात् विष्णुलोके महीयते ॥ यावन्ति पत्रसंस्थानि अक्षराणि भवन्ति च । तावत् स विष्णुलोकेषु क्रीडते विविधैः सुखैः ॥ ततः क्षितिं समायातो देव्यां भक्तिपरो भवेत् । समस्तभोगसम्पन्नो विदुषां जायते कुले ॥

विद्यादानमदानेन योगशास्त्रं वदेदिति । आत्मवित्तानुरूपेण यः प्रयच्छति मानवः ॥ असाध्यं फलमाप्नोति आह्यतुल्यं न संशयः । स्त्री चैवाऽन्यन विधिना विद्यादानफलं लभेत् ॥ भर्त्रा चैवाऽभ्यनुज्ञाता विधवा तमनुवजेत् । विद्यार्थिने सदा दद्यात् वस्त्रमभ्यङ्घभोजनम् ॥ छत्रिकाम्रुदकं दीपं तस्मात्तेन विना न हि । लेखनीखटनं तीक्ष्णं मधीपात्रं च लेखनीम् ॥ दत्वा तु लभते वत्स विद्यादानमनुत्तमम् । पुस्तकास्तरणं दत्वा सुप्रमाणं सुशोभनम् ॥ विद्यादानमवाप्नोति तत्र रक्ष्यन्तु बुद्धिमान् ।

205

1 Not specified by A. S. B; cf. इнт. pp. 499 ff. 2 cf. इнт. pp. 495. ff.

शास्त्रे यस्माजगत्सर्वं संश्रितं च शुभाशुभम् । तस्माच्छास्त्रं प्रयत्नेन दातव्यं शुभकर्मणा ॥ विद्याश्चतुर्दश प्रोक्ताः कमेण तु यथास्थिति ।

अधीत्यापि यो वेदान् न्यायविद्मः प्रयच्छति । ग्रुरुकर्मप्रदास्तोऽपं सोऽपि स्वर्गे महीयते ॥

'ब्राह्मी' वेदार्थानुगा ।

महा भारते'

नन्दिपुराणे²

यो त्रूयाचाऽपि शिष्याय धर्म्यां ब्राह्मीं सरस्वतीम् । प्रथिवीगोप्रदानाभ्यां तुल्यं स फलमइतुते ॥

यन्त्रं रक्षासनं चैव दण्डासनमधाऽपि वा॥ विद्यादानं सुरुगिलाय दत्तं भवति राज्यदम्। अञ्जनं नेत्रपादानां दत्तं विद्यापरायणे॥ भूमिर्ग्यहं च क्षेत्रं च स्वर्गराज्यफलप्रदम्। यस्य भूभ्यां स्थितो नित्यं विद्यादानं प्रवर्तते॥ तस्याऽपि भवति स्वर्गैः तत्प्रसादात् नराधिप ]। इहैव कीर्तिमाप्नोति स्वतो याति परां गतिम्॥ यस्तु देव्या ग्रहे नित्यं विद्यादानं प्रवर्तते। स भवेत्सर्वलोकानां पूज्यः पूज्यपदं व्रजेत्॥

#### क्रत्यकल्पतरौ

षडङ्गा वेदाश्चत्वारो धर्मशास्त्रं पुरातनम् ॥ मीमांसा तर्कमपि च एता विचाः प्रकीर्तिताः ।

'पुरातनं' पुराणम् ।

आसामेवान्तरोत्पन्नाः परा विद्याः सहस्रदाः । आयुर्वेदः सस्यवेदो वर्गभेदः प्रकीर्तितः ॥

'सस्यवेदः' कृषिशास्त्रम् ।

सर्वेत्तिरा चाऽऽत्मविद्या संसारभयनाशिनी। सर्वदुःखान्तकरणी सर्वपापविनाशनी। एता विद्याः समाख्याता बहुभेदोपभेदजाः॥ कलाविद्यास्तथा चाऽन्याः शिल्पविद्यास्तथा पराः।

'शिल्पविचा' प्रतिमादिनिर्माणशास्त्रम्'।

सर्वा एव महाभागाः सर्वाः सर्वार्थसाधिकाः । स्थिताश्च तारतम्येन बिरिाष्टफलसाधिकाः ॥ आत्मविद्या प्रधाना तु तथाऽऽयुर्वेदसंज्ञिता<sup>2</sup> । धर्माधर्मप्रणयिनीः कलाः शिल्पादिसाधिकाः ॥ सस्यविद्या च वितता एता विद्या महाफलाः । घर्माधर्मप्रणयिनी धर्माधर्मप्रसाधिका ॥ ययैको जीवति प्राणी कयाऽपि किल कुन्नचित् ।

1 Reproduced by Im. p. 496

2 देसा. p. 496, संहिता

अप्रधानाऽपि सा विद्या कुलानां शतमुद्ररेत् ॥

'अप्रधाना' अवान्तरविद्या' ।

याऽपि साऽप्यवयोधत्वात् विंद्या वै यत्र कुत्रचित् । प्रयास्यत्यक्षयांह्योकान् विधिना वाऽविधानतः ॥

'अववोधत्वात्' अववोधहेतुत्वात् । 'प्रयास्पती'त्यन्त-र्भावितो ण्यर्थः । तेन प्रापयिष्यतीत्यर्थः<sup>ट</sup> ।

शिल्पविद्यां नरो दत्वा याति वै ब्रह्मणोऽन्तिकम् । कलाविद्यां नरो दत्वा वैष्णवं लोकमइनुते ॥ कल्पमेकं न सन्देहः "स्वर्गमोगसमन्वितः । सस्यविद्यां नरो दत्वा तृप्तिमान् कामसंयुतः ॥ प्रजापतिपुरं गच्छेन्नरकात्तारयेत् पितृन् । आयुर्वेदं नरो दत्वा लोकानामोति निर्मलान् ॥ आयुर्लेके दिव्यकामान् दिव्यं मन्वन्तरं नरः । तर्कविद्यां नरो दत्वा वारुणं लोकमाप्नुयात् ॥ मीमांसां तु बुधे दत्वा शास्त्रमिन्द्रपुरे वसेत् । धर्मशास्त्रं नरो दत्वा शास्त्रमिन्द्रपुरे वसेत् । धर्मशास्त्रं नरो दत्वा स्वर्गलोके महीयते ॥ दश मन्वन्तरान् मर्त्यः तारयेन्नरकात् पितृन् । बेदविद्यां नरो दत्वा स्वर्गे कल्पत्रयं वसेत् ॥

1 Reproduced by Em. p. 496

2 Ibid,

3 A. S. B., स्वर्गमोग्य

4 A. S. B. and Em. p. 497, वारिवनोर्दिव्यकामाचार,

5 देना. p. 497, इन्दुपुरे

श्लोकं प्रहेलिकां गायामयाऽन्यद्वा सुभाषितम् ।

तथा

आत्मविद्यां नरो दवात्तस्य संख्या न विद्यते । पुण्यस्य गदितुं सम्यगपि वर्षशतायुतैः॥ एतावच्छक्यते वक्तुं यत् कल्पायुतमुत्तमम् । सत्यलोके वसेन्मत्यों यत्र ब्रह्मा वसेत्प्रभुः ॥ अप्येकं नीरुजीकृत्व जन्तुं याददाताददाम् । आयुर्वेदप्रभावेण किं न दत्तं भवेद्मुवि ॥ सस्यवेदप्रदानेन सम्पन्नाः सस्यशालयः । किं नाम न कृतं तत्र पुण्यं भवति शाइवतम् ॥ मीमांसाशास्त्रमाहात्म्याद्वुध्वा वै वेदनिर्णयम्। किं न नाम शुभं दातुर्यज्ञकर्मप्रवर्त्तनात् ॥ आत्मविद्या च पौराणी धर्मशास्त्रात्मिका च या। एता विद्यास्त्रयो सुख्याः सर्वदानक्रियाफलैः ॥ धर्मशास्त्रं नरो बुध्वा यत्कित्रिद्धर्ममाश्रयेत् । तस्य धर्मं शतगुणं धर्मशास्त्रप्रदस्य च ॥ पुराणाख्यानविद्वांसः पितृदेवार्चने रताः । लोकान् सर्वान् कामपूर्णान् यान्ति सर्वद्युभोदयान् ॥ पुराणविद्यादातारस्त्वनन्तफलभागिनः। आत्मविद्याप्रदातारो नरा भाग्यसमाश्रयाः ॥ न पुनयौनिनिरयं प्रविद्यन्ति दुरत्ययम् । उत्तीर्णाः सर्वेपापेभ्यः स पुत्रपशुवान्धवाः ॥ मुच्यन्ते निर्यधारेरसंख्येर्थातनात्मकैः ।

दत्वा प्रीतिकरं याति लोकमप्सरसां शुभम्॥ तथा'

यदेतत् पुण्यमाख्यातं विद्यादानस्य साम्पतम् । देशकालविधिश्रद्वापात्रयोगात्तथा बुधः ॥ प्राप्तोति कोटिगुणितं फलं विद्याप्रदानतः । यस्तु पुण्यप्रदो मत्यों जिगीषुः कीर्तिसाधकः ॥ स विधानेन वै दयाद्रियां विविधकामदाम् । एवं विचाप्रदानं वै सर्वकामगुणान्वितम् ॥ यतेत काले पात्रे च रहस्यं चैतदुत्तमम्। उद्दिश्य देवतां दत्तं मदानं यत्र कुत्रचित् ॥ तस्याऽसमाप्तपुण्यस्य केन पुण्यं निरुध्यते । गुरुमाराध्य यत्नेन विद्याब्याख्यानपारगम् ॥ शकत्या भक्त्या प्रणामेन धनैः सर्वगणैस्तथा<sup>3</sup>। ( 'गुरुमाराध्य'विद्या दातव्येति तात्पर्यार्थः\* । यथा घटप्रतिच्छन्ना रत्नराजमहाप्रभाः॥ अकिश्चित्करतां प्राप्तास्तद्वद्विद्याअतुर्देश । विना तु गुरुणा सम्यक् बोधकेन विपश्चिता ॥ नैव विद्याफलपाप्तिः गुरुं तस्मात्प्रसाधयेत्। सुधांशोर्भुषणैर्नित्यं यथा देवं पिनाकिनम् ॥

1 हेमा. р. 528

2 I. O., कीर्तिमांस्तु वः

8 हमा. p. 528, विद्यादानं समारभेत.

4 [ ] omitted by हमा. p. 528

#### कृत्यकल्पतरो

\$85

यो गुरून पूजयेन्नित्यं स्थितं वा प्रस्थितं च वा। तत्प्रसादेन वै यस्मात् प्राप्नुते सर्वसम्पदः ॥ तस्माद्गुरुं प्रयत्नेन महादेवघदर्चयेत् । भक्त्या प्रीत्या प्रयत्नेन अद्यया च सदैव तु ॥ एव माता पिता होव एव वन्धुख वान्धवः। एव चिन्तामणिः स्फीतः एव एव च मे सुहत् ॥ एवं अद्धापरो नित्यः गुरुमाराधयेदुबुधः । अज्ञानदुःखद्यमनं नरकोद्धरणं तथा ॥ कुतो माता पिता वाऽपि वान्धवो वा महागुणः । ताहगभ्युदयं कुर्याचत् कुर्याच गुरुर्महत् ॥ कोऽन्यो ह्यज्ञानदुःखौघादुद्धरेद्भववन्धनात्। सम्यक् शास्त्रार्थबोद्धारं महादेववदर्चयेत् ॥ वस्तुमात्रेण यो ज्ञानं शास्त्ररूपमुपन्यसेत् । स तावच्छिववत्पूज्यो भक्त्या भवभयापहः॥ यस्तु शास्त्रविवक्षार्थं विशेषार्थं प्रबोधयेत्। पदवाक्यार्थवोधेन सम्यक्शास्त्रप्रवर्त्तनम् ॥ 'शास्त्रविवक्षार्थः' शास्त्रतात्पर्यविषयः । पूर्वोत्तरार्थसङ्गत्या समुदायार्थनिअयैः । सुशास्त्राभिमता वाचः सम्यग्यो वेत्ति तत्वतः ॥ स तु साक्षान्महाबुद्धिः शङ्करो भगवानिह। तं भजेत्सर्वभावेन भक्तियोगेन सर्वदा ॥ आदित्येन विना यद्वज्ञगदन्धं विभाव्यते। गुरुवाक्यैविंना सर्वं तथैव हि तमोमयम् ॥

तस्माचया महादेवं तद्वदेव गुरुं सदा। यः पद्यति स पुरुषः सर्वधर्मानवाप्नुयात् ॥ ] विद्या च मुख्यं दानानां गुरुं तस्य विधिं बुधः । अदा विधेया' विधिवच्छद्वया भावितात्मना ॥ सगोत्रेभ्यस्तुः तां दयाद्रिशेषाहुणशालिषु । उपयोग्यन्तु यचस्य तत्तस्य प्रतिपादयेत् ॥ सुरालयेषु सिद्धेषु यथा विभवविस्तरैः । दातव्यास्तु प्रयत्नेन महापुण्यफलार्थीनिः ॥ शुभे नक्षत्रदिवसे शुभे चाऽपि दिनग्रहे। लेखयेत्पूज्य देवेशान् ख्द्रज्ञह्मजनार्दनान् ॥ पूर्वदिग्वदनो भूत्वा लिपिज्ञो लेखकोत्तमः । निरोधो हस्तवाह्रोश्च मधीपात्रावधारणा<sup>3</sup> ॥ एकान्तस्योपकरणं यस्याऽसौ लेखकोत्तमः । विचाधारं प्रकुर्वीत हेमरतमयं शुभम् ॥ नागदन्तमयं वाऽपि शुभदारमयं तथा। मनोज्ञमगुरुं रम्यं श्ठक्णचूर्णप्रयोगजम् ॥ सत्काचवस्त्रसंयुक्तं ⁴विकासेन समन्वितम् ।

'नागदन्तमयं' इस्तिदन्तनिर्मितम् । तत्र विद्यां विनिहितां कुर्यात्पुस्तकसंस्थिताम् ॥

- 1 हेमा. p. 528, धुरवा विद्यों च विभिवत.
- 2 Ibid, सत्पात्रेभ्यः
- 8 1bid, निरोधिहस्तवाहुअ मधीपात्राववारणात्
- 4 Ibid, सङ्गोवपत्रसंयुक्तम्

[99

#### कत्यकस्पतरा

कुर्यांच पुस्तकं तस्य लिखेदङ्घलविस्तृतम् ।

सूक्ष्माक्षरं च रम्यं च कृष्णमेचकितं तु वा ॥

अथवा रक्तपद्मामं मेचकालङ्कतं शुभम् । कार्पाससूत्रीग्रथितं नानागन्धाधिवासितम् ॥ 'मेचकालङ्कतं' मय्राई्चन्द्रालङ्कतम् । मधीभिश्चाऽष्यनेकाभिश्चारुवर्णाभिरेव च। इडस्तम्भनयुक्ताभिर्मेचकैश्वाऽप्यनेकदाः ॥ 'स्तमभनं' मधीस्वैर्यहेतुः । लेखनीभिश्च दिव्याभिईमचित्राभिरेव च। बहिश्व वर्णं कुवींत पुस्तकस्य मनोरमम् ॥ पीतरक्तकषायेवां सुनिबद्धं सुचित्रितम्। रम्यं लघु सुविस्तीर्णं 'निःश्रान्तग्रन्थिसंयुतम् ॥ विद्याधारं ततो यन्त्रस्थापितं पूर्वपुस्तकम् । 'पूर्वपुस्तकं' आदर्शपुस्तकम् । गृहे मनोरमे गुप्ते सुधालेपितभित्तिके ॥ नानारागाङ्गलोपेते सुरविम्वमनोरमे । धूपामोदमनोज्ञे च वितानकपरिष्कृते ॥ लेखको बुद्धिमान् स्नातः शुक्रपुष्पाम्यरोज्वलः । सुवर्णमुक्ताकेयूरो मुद्रिकाशोभिताङ्घठिः ॥

हेसा. p. 529, निर्ध्राम्य
 *Ibid*, नानारागाङ्करोपेते झुद्धविम्बनगॅारमे

558

सुसमिद्धे मबीभाण्डे लेखनीशास्त्रसंयुते। प्रारभेत्तूर्यघोषेण पूज्य देवान् पितृंस्तथा ॥ व्राह्मणान् स्वस्ति बाच्याऽऽदी 'शास्त्रं सआरयेद्वुधः । इलोकपञ्चकमादी तु दशकं वाऽपि लेखयेत्॥ ततो नक्षत्रयोगेन द्वितीयेऽहनि तछिखेत्। तादद्येनैव विधिना पुण्याहैः शुभसंयुतैः ॥ ततः समाप्ते शास्त्रे तु पुनः े पुण्याइसंयुतम् । कुर्यांच तदहोरात्रे पानभोजनवस्तुभिः ॥ उभयं वाऽपि तल्लेख्यं समीकुर्यांच वाचयेत्"। जनाधिकैश्च संयुक्तं वर्णेमीत्रादिभिस्तथा ॥ अनुस्वारविसगैंश्च युक्तायुक्तैविंचारयेत्। शास्त्रस्य च क्रियायुक्त्या पुनस्कत्या च शोधयेत् ॥ जनार्थीक्त्याञ्मसङ्गस्य शब्दयोग्यतया तथा । सत्रान्तरानुरोधेन प्रइनोत्तरविशेषतः ॥ अस्त्रत्वाच्च शास्त्रस्य समुदायार्थयोधतः" । प्रकान्तसूचनोदेशैर्गदितओदितैरपि॥ बहुर्थानां च इाब्दानां योग्यासत्तिं परीक्ष्य तु ।

- 1 Ibid, झालं च आययेत्.
- 2 L O., गुद्र: for पुन:
- 8 हेमा. p. 530, वाचकम
- 4 हेमा. p. 530, सूत्रान्तरार्थबोधेन
- 5 A. S. B. and हेमा. p. 530, अस्त्रत्वाच साखस्य समुदावार्थ वोधतः; Udaipur Ms., has स्त्रत्वाचगालस्य समुदायोऽद्वरोधतः

[ 59

#### कृत्यकल्पतरो

सर्वशास्त्रानुरोधेन कारणाद्यैरविप्कुतैः'॥ कचिच्छव्दविवक्षेश्च प्रकृतार्थं निरूपयेत्। छन्दसां वाऽपि बुध्येत वृत्तसंयोगमीप्सितम् ॥ एवं विद्यान्तु मेधावी शास्त्रं सत्कृत्य कृत्स्त्रज्ञाः । प्रदद्याद्विभवैद्विव्यैः सुरायतनवेइमसु ॥ व्यक्तदेशलिपिन्यासं मुख्यं नागरमुच्यते । 'व्यक्तदेशलिपिन्यासं' व्यक्ता तद्देशानुसारिणी लिपि-र्यत्र न्यासेऽश्वरनिर्माणे स तथा । आरोप्य याने रत्नाख्ये शुभवस्त्रपरिष्कृते ॥ घण्टाचामरशोभाल्यं रत्नदण्डातपत्रिणि । गजवाजिरथच्छायामहाशोभासमन्वितम् ॥ बत्यगीतनिनादेन नानावाद्यरवेण च ।

चत्यगीतनिनादेन नानावाचरवेण च । मङ्गलैर्वेदघोषैश्च देवाय विनिवेदयेत् ॥ नानापुष्पोपहारैश्च सम्पूज्य तु दिवौकसः । दत्वा च पुस्तकं तत्रि पितॄणां धर्ममुद्दिरोत् ॥ बान्धवानां च हृद्यानां अनन्तं फलमइनुते । ततो दत्वा विधानेन तां विद्यां शिवमन्दिरे ॥ ततश्च भोजयेद्विप्रान् रुद्रभक्तांश्च मानवान् । यथाशक्ति च कर्तव्या उत्सवाः स्वेषु वेइमसु । राज्ञा तु नगरे कार्यो ग्रामे प्रामाधिपैस्तथा । यहे गृहस्थैः कर्तव्यः उत्सवो बन्धुभिः सह ॥

1 A. S. B., জৰিদ্জনী:; Udaipur Ms. reads wrongly জৰিচ্দুৱী:

299

स्नतैः शुद्धैः समाउव्धैः सुखिभिः' सुसमाहितैः । प्रीतियुक्तैस्ततः आव्यं शास्त्रं अद्वासमन्वितैः ॥ वाचकं भोजयेत्तत्र यथाविभवविस्तृतः । गुरुं च भक्त्या मतिमान्यथाशक्ति द्यमायया<sup>2</sup> ॥ ततः पुष्पैश्च धूपैश्च आवकान् सम्प्रपूजयेत् । वाचको ब्राह्मणः प्राज्ञः श्चुतशास्त्रो महामनाः ॥ अभ्यस्ताक्षरविन्यासो वृत्तशास्त्रो महामनाः ॥ अभ्यस्ताक्षरविन्यासो वृत्तशास्त्रविशारदः । शब्दार्थवित्प्रगल्भश्च विनीतो मेधया युतः ॥ गीतज्ञो वाक्पटुः अव्यस्वरोऽनाविरुभाषकः । गुरुश्च धर्मवान् प्राज्ञः श्चुतशास्त्रो विमत्सरः ॥ विप्रः प्रकृतिसंशुद्धः द्याचिः स्मितसुखः सदा । सृवृत्तो वृत्तशास्त्रज्ञः सर्वशास्त्रविशारदः ॥ अभ्यस्तशास्त्रसन्दोहः प्रकृतार्थप्रवर्तकः ।

'वृत्तशास्त्रज्ञः' छन्दःशास्त्रवित् । 'प्रकृतार्थप्रवर्तकः' प्रस्तुतार्थभिधायी<sup>®</sup>।

नाऽप्रकमकुतव्याख्यपौर्वापर्यनिविष्टधीः ॥ अध्यायसर्गविच्छेदविभक्त्यर्थप्रयोजकः<sup>4</sup> । शास्त्रार्थपदविद्वीमान् पदइऌोकार्थवोघकः ॥ समुदायप्रकीर्णार्थमुखद्याखासु सङ्ग्रतः ।

- 1 देसा. p. 531, सम्बिभिः
  - 2 Udaipur Ms. corrupt: restored from हेमा. p. 531
  - 3 देमा, p. 532, repeats this comment.
  - 4 A. S. B., विभक्त्वर्थप्रयोजकः; Udaipur Ms. has विच्छेदरिकारं प्रदोलकः

### **छत्यक**ल्पतरी

अलङ्कारश्च' हृद्रस्तु व्यपदिइयाऽर्थवोधकः ॥ प्रकान्तादिषु ज्ञास्त्रार्थविभागपरिनिष्ठितः । कष्टाभिधानगढार्थभङ्गेन तु विरोधकः ॥ अद्वेयवागनालस्यः ओतृचित्ताववोधकः। संस्कारैः संस्कृतां विद्यां प्राकृतैः प्राकृतामपि ॥ आलापमात्रैव्यांख्यानैर्यश्च शिष्यान् प्रबोधयेत् । देशाभिधानविन्यासैर्वोधयेचाऽपि यो गुरुः॥ स गुरुस्स पिता माता स च चिन्तामणिस्स्मृतः। शास्त्रोपायविधानेन नरकेभ्यः समुद्धरेत् ॥ कस्तेन सहशो होके बान्धवो सुवि विद्यते। यस्य वाग्रहिमवृन्देन इदयान्नइयते तमः ॥ महासंसारजननं भवेत् सोऽकों महायुतिः । नोद्विजेत्तस्य पारुष्ये न च वैलोम्यमिच्छतः<sup>3</sup> ॥ न चाऽस्य व्याधिदुःखेषु मलानां चाऽप्रियो भवेत्। प्रसादयेच कुपितं दुःखमरनं समुद्ररेत्॥ रोगेभ्यआऽपि यत्नेन परित्राणेन चोद्धरेत्। एवं व्याख्यां धुभां श्रुत्वा गुरुवक्त्रान्नरोत्तमः ॥ विधेयं चिन्तयेदात् परत्र हितकारणात् । श्रणुयाच्छ्रद्वया युक्तः प्रणतोऽभिमुखो गुरोः ॥ अनन्यसत्कथाक्षेपी निष्प्रमादो हातन्द्रितः ।

1 A. S. B., अनझरअ

2 A. S. B., वस्त वाप्रसिगवन्देन; Udaipur Ms. reads wrongly वस्य वाधुविमधन्देन

3 हेमा. p. 532, न च वैलोम्बसावहेत.

315

[ 12

2 A. S. B.

1 A. S. B., गुरुवाक्येपु अनिइचवः; Udaipur Ms. has गुरुवाक्ये-

3 A. S. B. and हेमा. p. 533, विज्ञानेभ्यो रतस्य च

ष्वसंशयात

'गुरुवाक्येषु अनिश्चयः' गुरुवाक्येषु संज्ञायवान्" । यश्च श्चत्वाऽन्यतः ज्ञास्त्रं संस्कारं प्राप्य वाग्नुभम् । अन्यस्य जनयेत्कीति स गुरोर्क्रेसहा भवेत् ॥ विस्मारयेच्च वा मोहायोऽपि ज्ञास्त्रार्थमुत्तमम् । स याति नरकं घोरमक्षयं भीमदर्ज्ञनम् ॥ यस्तु बुद्धा नरः ज्ञास्त्रं कित्रित् कुर्याच्छुभाग्नुभम् । भवेच्छतग्रुणं तद्वै "ज्ञानं नित्यं रतस्य च ॥ एवं विधानतो बाच्यं वाचकेन विपश्चिता । तपस्समात्मकं सर्वं स्वर्गादिफलसाधनम् ॥ ज्ञौर्विवोघ्य वै वाच्यमध्यात्मादि च यद्ववेत ।

गुरुं च संशये जाते एच्छेद्वाक्यमुदीरयेत् ॥ गुरुणा चोक्तमेकान्ते अद्वावान वाक्यमाअयेत् । न पुरो गुरुवाक्यानि गुरूक्तं परिपालयेत् ॥ भिषजां वचनं कार्यं गुरूणां च महात्मनाम् । न तत्कृतं स्वयं कुर्यात्ते समृद्धानलत्विषः ॥

अमस्तुतकथाक्षेपं यः कुर्यादग्रतो गुरोः।

स ब्रह्महत्यामाप्नोति गुरुवाक्येष्वनिश्चयः' ॥

'तत्कृतं' गुरुचेष्टितम् ।

कुद्दोक्तियुद्धसंक्षोभं घारावर्तेन वाचयेत्॥

'धारावर्त्तन' वेगेन ।

Sud wadde

220

53]

सरागं ललितैर्वाक्यैवीचयेद्वृद्धसङ्गमे । नानावृत्तान्तरूपेण लालित्येन च वाचयेत् ॥ सर्गाध्यायसमाप्तौ च कथापर्यन्त एव वा । मरास्तराब्दसङ्गैश्च कुर्यादिति विरामणम् ॥ समाप्ते वाचनेऽभीष्टं व्रूयादेवं विचक्षणः । 'अवधार्य जगच्छान्तिमन्ते ज्ञान्त्युदकं स्रजेत् ॥ सुश्चुतं सुश्चुतं व्रूयादस्तु वाऽऽख्यातमित्यदः । लोकः प्रवर्ततां धर्मे राजा चाऽस्तु सदा जयी ॥ धर्मवान् धर्मसम्पन्नो गुरुखाऽस्तु निरामयः' । इति प्रोच्य यथायातं गन्तव्यं च विभाषितैः' ॥ श्रिच्यैः परस्परं ज्ञास्त्रं चिन्तनीयं विचक्षणैः । कथावस्तुप्रसङ्गेन नानाव्याख्यानभावनैः ॥ युक्तिभिश्च<sup>°</sup> स्मरेद्व्यारूपां चिह्नैश्चाऽपि स्वयं कृतैः । एवं दिने दिने व्याख्यां श्वणुयान्नियतो नरः ॥

> समग्रशास्त्रश्रवणेन पुंसः अद्वाप्रधानं भवतीह चेतः । रागं च शास्त्रात्मकमभ्युपैति दोषाश्च नाशं निखिलाश्च यान्ति ॥

1 A. S. B., निमाषितैः; Udaipur Ms. reads विभावतैः 2 A. S. B., बुक्तिन्द्व; Udaipur Ms. has, मुर्तिमिद्य अनेनैव विधानेन ब्राह्मणे शीलशालिने ॥ प्रवोधयति धीयुक्ते युक्तिज्ञे वेदवादिनि । विन्यसेत्तु ग्रुमं शास्त्रं महापुण्यजिगीषया ॥ धनैर्वा <sup>3</sup>विपुलैर्दक्षेग्रुंस्ं कृत्वा सुतर्पितम् । अध्यापयेच्छुभान् शिष्यानभिजातान् सुमेधसः ॥ एवं विद्याप्रदानं तु सर्वदानोत्तमं मतम् । सर्वदा सर्ववर्णानां नरकष्ठवसुत्तमम् ॥ अनेन विधिना दत्त्वा विद्यां पुण्यपरो नरः । यत्फलं त्वइवमेधानां शतस्य सुकृतस्य च ॥ राजसूयसहस्रस्य सम्यगिष्टस्य यत्फलम् । तत्फलं लभते मत्यों विद्यादानेन भाग्यवान् ॥ सर्वसस्यसुसम्पूर्णां सर्वरत्नोपशोभिताम् । ब्राह्मणेभ्यो महीं दत्या ग्रहणे चन्द्रसूर्ययोः ॥

2 A. S. B. पितृवणिकार्स; Udaipur Ms. reads पितृरात्रिकासम्

1 हेमा. p.534, यथाकधवित, श्रणुवात,

8 Udaipur Ms. reads विधने:

कथां न कात्रिच्छुणुयान्न' शास्त्रं अञ्जदया वोज्झितधर्मसङ्गः । ततः समाप्तावथ शास्त्रसङ्गे कथोदये चाऽपि विनीतबुद्धिः ॥ शक्त्याऽर्चयेद्वाचकमग्रथमेव गुरुं च भक्त्या पितृवन्निकामम्<sup>2</sup> ।

एष विद्याप्रदानस्य प्रधानो विधिरुच्यते।

#### **क्रत्यक**ल्पतरों

999

यत्फलं लभते मत्यों विद्यादानेन तत्फलम् । यावदक्षरसंस्थानं विचते शास्त्रसंश्रये॥ ताबद्वर्षसहस्राणि स्वर्गे विद्याप्रदो भवेत्। यावत्यः पङ्कयस्तत्र पुस्तकेऽक्षरसंश्रिताः ॥ तावतो नरकात् कुल्यानुद्धृत्य नयते दिवस् । यावच्च पत्रसंख्यानं विद्यते पुस्तके शुभे ॥ तावचुगसहस्राणि 'स्बर्गलोके स मोदते। यावच्च पातकं तेन कृतं जन्मशतैरपि ॥ तत्सर्वं नइयते तस्य विद्यादानेन देहिनः ?। स याति" मनुजो लोके स धन्यः स च कीर्तिमान् ॥ यो विद्यादानसम्पर्कप्रसक्तः पुरुषोत्तमः। यथाविभवतो दखाद्रियां शाठ्यविवर्जितः॥ याति पुण्यमयान् लोकानक्षयान् भोगभूषितान् । येऽपि यत्र मधीपात्रे छेखनीसम्पुटादिकम्॥ दद्यः शास्त्राभियुक्ताय तेऽपि विद्याप्रदायिनाम्\*। यान्ति लोकान् शुभान् मत्याः पुण्यभाजो महावियः ॥ इति विद्याप्रदानस्य माहात्म्यं परिकीर्तितम् । श्चत्वेतत्पातकेर्मुच्येझियतं जन्मजन्मजैः<sup>0</sup> ॥

- 1 A. S. B. and I. O., सकुलो मोदते विवि
- 2 I. O., देहिनाम्
- 8 A. S. B., e sid
- 4 I. O. and A. S. B.
- 5 A. S. B. and I. O. सप्तजन्मवी:

[ 13

दानकाण्डे विद्यादानम्

मत्स्यपुराणे '

[83

पुराणं सर्वद्यास्त्राणां ब्रह्मणा प्रथमं स्मृतम् । अनन्तरं च वक्त्रेभ्यो वेदास्तस्य विनिर्गताः ॥ पुराणमेकमेवाऽऽसीत्तस्मिन् कल्पान्तरेऽनघ । त्रिवर्गसाधनं पुण्यं दातकोटिस्रुविस्तरम् ॥

तथा तदथोंऽत्र चतुर्हक्षं संक्षेपेण प्रकीर्तितः<sup>2</sup>। पुराणानि दशाष्टौ च साम्प्रतं तदिहोच्यते<sup>3</sup>॥ नामतस्तानि वक्ष्यामि श्रिष्ठध्वम्हषिसत्तमाः । ब्रह्मणाऽभिहितं पूर्वं यावन्मात्रं मरीचये ॥ ब्राह्मं दशसहस्रं तु पुराणं परिकीर्त्यते । लिखित्वा तच्च यो दयाज्जलघेनुसमन्वितम् ॥ वैशाखपौर्णमस्यां स ब्रह्मछोके महीयते । एतदेव महापद्ममञ्चूद्वैरण्मयं जगत् ॥ तत्कथान्ताश्रयं तद्वत् पाद्ममित्युच्यते वुधैः । पाद्मं तत्पञ्चपञ्चाद्यत् साइस्राणीह पव्यते ॥ तत्युराणं च यो दयात्स्ववर्णकमलान्वितम् ।

ज्येष्ठे मासि तिलैर्युक्तं सोञ्ड्यमेधफलं लभेत्॥

बराहकल्पवृत्तान्तमधिकृत्य पराशरः।

1 हेमा. р. 511 2 Ibid, р. 511 3 Ibid, р. 515-6 555

### कृत्यकल्पतरी

यान् पाइ' धर्मानखिलान् <sup>2</sup>तदुक्तं बैष्णवं विदुः॥ तदाषाढे तु यो दयात् घृतघेनुसमन्वितम् । पौर्णमास्यां विपूतात्मा स पदं याति वारूणम् ॥ त्रयोविंशतिसाहस्रं तत्पुराणं विदुर्बुधाः। इवेतकल्पप्रसङ्गेन धर्मान् वायुरिहाऽब्रवीत्॥ यत्रैतद्वायवीयं स्याहद्रमाहात्म्यसंयुतम्। चतुर्विंशतिसाहसं पुराणं तदिहोच्यते ॥ आवण्यां आवणे मासि गुडधेनुसमन्वितम् । यो दयाद्विधिसंयुक्तं ब्राह्मणाय कुटुम्विने ॥ शिवलोके स प्तात्मा कल्पमेकं वसेनरः । यत्राऽधिकृत्य गायत्रीं वर्ण्यते धर्मविस्तरः॥ बुत्रासुरवधोपेतं तद्भागवतसुच्यते"। लिखित्वा तच यो दचाद्हेमसिंहसमन्वितम् ॥ पौर्णमास्यां प्रौष्ठपद्यां स याति परमं पदम्। अष्टादशसहस्राणि पुराणं तत्वकीर्तितम् ॥ यत्राऽऽह नारदो धर्मान् वृहत्कल्पाश्रयांस्त्विह । पञ्चविंशतिसाहस्रं नारदीयं तदुच्यते ॥ तदिषे पत्रवइयां तु यो दचाद्वेनुसंयुतम् ।

1 हेमा. p. 576, चत्राह 2 I. O., पैष्णवं परमं तिदुः 3 हेमा. p. 516 4 Ibid, p. 517

5 Ibid, Entigen

परमां<sup>1</sup> सिद्धिमाप्नोति पुनरावृत्तिदुर्रुभाम् ॥ 'इषे' आदिवने ।

यत्राऽधिकृत्य शकुनीन् धर्माधर्मविचारणम् । पुराणं नवसाहसं मार्कण्डेयमिहोच्यते ॥ परिलेख्य तु यो दयात्सौवर्णकरिसंयुतम्। कार्तिक्यां पौण्डरीकस्य यज्ञस्य फलभागभवेत्॥ यत्तदीशानकल्पस्य बृत्तान्तमधिकृत्य च। वसिष्ठायाऽग्निना प्रोक्तमाग्नेयं तत् प्रचक्षते ॥ लेखयित्वा तु यो दचाद्वेमपद्मसमन्वितम् । मार्गद्यीषें विधानेन तिल्धेनुयुतं तथा ॥ तच पोडशसाहसं सर्वकतुफलपदम्। यत्राऽधिकृत्य माहात्म्यमादित्यस्य चतुर्मुखः ॥ अघोरकल्पवृत्तान्तप्रसङ्गेन जगत्स्थितः" । मनवे कथयामास भूतप्रामस्य लक्षणम् ॥ चतुर्दशसहस्राणि तथा पञ्चशतानि च। भविष्यचरितप्रायं भविष्यं तदिहोच्यते ॥ तत्यौषे मासि यो दयात्यौर्णमास्यां विशेषतः । गुडकुम्भसमायुक्तमन्निष्टोमफलं लभेत्॥ रथन्तरस्य कल्पस्य वृत्तान्तमधिकृत्य च। सावर्णिनारदायाऽऽह कृष्णमाहात्म्यमुत्तमम् ॥

1 Ibid, p. 517, उलमा for परमा

2 हेमा. p. 517, जगत्पतिः for जगत्त्वितः

3 Udaipur Ms., आदिलचरितं बहु

### कृत्यकल्पतरो

यत्र ब्रह्मवराहस्य चरितं वर्ण्यते बहु' । तदष्टादरासाहस्रं ब्रह्मवैवर्त्तसुच्यते ॥ पुराणं ब्रह्मवैवर्त्तं यो दचान्माघमासि च । पौर्णमास्यां सभवनं ब्रह्मलोके महीयते ॥

'भवनं' गुहम् ।

यत्राऽग्निलिङ्गमध्यस्थः माह देवो महेइवरः । धर्मार्थकाममोक्षार्थमाग्नेयमधिकृत्य च ॥ कल्पितं लैङ्गमित्युक्तं पुराणं ब्रह्मणा स्वयम् । तदेकादद्यासाहस्रं फाल्गुन्यां यः प्रयच्छति ॥ तिल्कुम्भसमायुक्तं<sup>3</sup> स याति द्यिवसात्मताम् । महावराहस्य पुनर्माहात्म्यमधिकृत्य च ॥ विष्णुनाऽभिहितं क्षोण्यै तद्वाराहमिहोच्यते । मानसस्य<sup>4</sup> प्रसङ्गेन कल्पस्य सुनिसत्तमाः ॥ चतुर्विद्यात्सहस्राणि तत्पुराणमिहोच्यते । काञ्चनं गरुडं कृत्वा तिलधेनुसमन्वितम् ॥ पौर्णमास्यां च यो दद्याद्त्राह्मणाय कुटुम्बिने । बाराहस्य प्रदानेन पदमाप्तोति वैष्णवम् ॥ यत्र माहेदवरं धर्ममधिकृत्य च षण्मुखः । कल्पे तत्पुरुषे वृत्ते चरित्तैरुपद्योभितम् ॥

1 I.O.

2 देमा. p. 518, देवी for देव:

3 I. O., विवचेनुसमायुक्तम्

4 हेमा. p. 518, मानवस्य for मानसस्य

295

\$\$]

स्कान्दं नाम पुराणं तदेकाशीतिर्झिंगदाते। सहस्राणि रातं चैकमिति यन्नेन पठवते ॥ परिलेख्य च यो दवादेमशुलसमन्वितम् । शैवं पदमवामोति मीने चोपगते रवौं' ॥ त्रिविक्रमस्य माहात्म्यमधिकृत्य च षण्मुखः<sup>2</sup>। त्रिवर्गमभ्यधात्तत्र वामनं परिकीत्त्र्यते ॥ पुराणं दशसाहसं ख्यातं कल्पानुगं शिवम्। यः शरद्विषुवे दद्याद्वैष्णवं यात्यसौ पदम् ॥ यत्र धर्मार्थकामानां मोक्षस्य च रसातले। माहात्म्यं कथयामास कुर्मरूपी जनादेनः ॥ इन्द्रयुम्नप्रसङ्गेन ऋषीणां शकसन्निधौ । सप्तददा सहस्राणि लक्ष्मीकल्पानुपङ्गिकम् ॥ यो दचादयने कौमें हेमकुटसमन्वितम्<sup>3</sup>। गोसहस्प्रदानस्य स फलं प्राप्नुयान्नरः॥ श्रुतीनां यञ्च कल्पादौ प्रवृत्त्यर्थं जनार्दनः । मत्स्यरूपी च मनवे नरसिंहोपवर्णनम् ॥ अधिकृत्याऽब्रवीत् सप्तकल्पवृत्तमुनिव्रतम् । तन्माहात्म्यमिति जानीध्वं सहस्राणि त्रयोदश ॥ विषुवे हेममत्स्येन घेन्वा चैव समन्वितम्।

1 हेमा. p. 518, मकरोपगमे रनेः

2 Ibid, चतुर्मुखः for पण्मुखः

8 A. S. B. and I. O., हेनकुमें

18]

'तत्पुरुषे' पुरुषकल्पे ।

### छत्यकल्पतरो

यो दयात्तेन प्रथिवी दत्ता भवति चाञ्छना ॥ यदा च गारुडे कल्पे विइवाण्डे गरुडोऽभवत् । अधिकृत्याञ्चवीत् कृष्णो गारुडं तदिहोच्यते ॥ तदष्टादश चैकं च सहस्राणीह पठ्यते । सौवर्णहंससंयुक्तं यो ददाति पुमानिइ ॥ संसिद्धिं लभते मुख्यां' शिवलोके च संस्थितिम् । ब्रह्मा ब्रह्माण्डमाहात्म्यमाधिकृत्याञ्चवीत् पुनः ॥ तच द्वादशसाहस्ं ब्रह्माण्डं द्विशताधिकम् । भविष्याणां च कल्पानां अूयते यत्र विस्तरः ॥ तद्बब्रह्माण्डपुराणं तु ब्रह्मणा समुदाहृतम् । यो हि दयाद्व्यतीपाते पत्रोर्णयुगसंयुतम् ॥

इति विद्यादानम् ॥

1 I. O., मेर्च for मुख्यी

299

# अध कल्पदानम्

तत्र मत्स्यपुराणे'

कल्पानुकीर्तनं बक्ष्ये सर्वपापप्रणाज्ञनम् । यस्याऽनुकीर्त्तनादेव वेदपुण्येन युज्यते ॥ प्रथमः इवेतकल्पस्तु द्वितीयो नीठठोहितः । वामदेवस्तृतीयस्तु ततो राथन्तरोऽपरः ॥ रौरवः पञ्चमः मोक्तः षष्ठः प्राण इति स्वृतः । सप्तमोऽध बृहत्कल्पः कन्दपोंऽष्टम उच्यते ॥ सद्योऽथ नवमः प्रोक्त ईशानो दशमः स्पृतः । व्यान एकाददाः प्रोक्तस्तथा सारस्वतोऽपरः ॥ त्रयोददा उदानस्तु गारुडोऽथ चतुर्ददाः। कौर्मः पञ्चदशो ज्ञेयः पौर्णमासी "प्रजापतेः ॥ षोडशो नारसिंहस्तु समानस्तु ततोऽपरः। आन्नेयोऽष्टादशः मोक्तः सोमकल्पस्तथाऽपरः ॥ मानवो बिंदातिः प्रोक्तस्तत्युमानिति चाऽपरः। वैकुण्ठआऽपरस्तद्वछक्ष्मीकल्पस्तथाऽपरः ॥ चतुर्विदास्तथा प्रोक्तः सावित्रीकल्पसंज्ञकः ।

1 हेमा. pp. 783 ff. म. g., ch. 290 2 हेमा. p. 783, प्रजायते; So, म. g., p. 575

### कृत्यकल्पत रो

पत्रविंदातिमो घोरो वाराइस्तु तथाऽपरः ॥ सप्तविंद्रोाऽथ वैराजो गौरीकल्पस्तथाऽपरः । माहेश्वरस्ततः प्रोक्तः त्रिपुरं यत्र घातितम् ॥ पितृकल्पस्तथाऽन्ते तु या कुहुर्ज्रह्मणः स्म्रता । इत्येष ब्रह्मणो मासः सर्वपापप्रणाद्यनः ॥ आदावेव हि माहात्म्यं यस्मिन् यस्य विधीयते । तस्य कल्पस्य तन्नाम विहितं ब्रह्मणा पुरा ॥

[तथा]'

यस्तु दयादिमान् कृत्वा हैमान् पर्वणि पर्वणि । ब्रह्मविष्णुपुरे कल्पं सुनिभिः प्रूचते दिवि ॥ सर्वपापक्षयकरं कल्पदानं यतो भवेत् । सुनिरूपांस्ततः कृत्वा दयात्कल्पान् विचक्षणः ॥ 'सुनिरूपान्' सुन्याकारान् जाटदिवरान् ।

इति कल्पदानम् ॥

1 Eleven eines omitted from #, g., pp. 575-576

250

# १४ अथ तिथिदानम्

तत्र विष्णुः

मार्गशीर्षे शुद्धपत्रदश्यां मृगशिरोयुक्तायां चूणिंत-लवणस्य सुवर्णनाभप्रस्थमेकं चन्द्रोदये ब्राह्मणाय प्रतिपा-दयेत् । अनेन कर्मणा रूपसौभाग्यवानभिजायते । पौषी चेत्पुष्ययुक्ता स्यात्तस्यां गौरसर्षपकल्केनोच्छादितशरीरो गच्यघृतपूर्णकुम्भेनाञभिषिक्तः सर्वौषधिभिः सर्वगन्धैः सर्ववीजैश्च स्नातो घृतेनैव भगवन्तं वासुदेवं स्नापयित्वा पुष्पष्पगन्धदीपनैवेद्यादिभिश्चाऽभ्यर्च्य वैष्णवैः शाक्रैर्चा वाईस्पत्येश्च मन्त्रैः पावके हुत्वा सुवर्णेन घृतेन ब्राह्मणं स्वस्ति वाचयेत् । वासोयुगं तत्र कत्रं दद्यात् । अनेन कर्म-णा पुष्पति । माधी, मधायुता चेत्स्यात् तस्यां तिलैः आढं कृत्वा प्तो भवति । भोजनार्थं आढ्दे तिलान् दत्वा सर्वजनप्रियो भवति । भोजनार्थं आढ्दे तिलान् दत्वा सर्वजनप्रियो भवति । पाल्गुनी, फल्गुनीभिर्युक्ता चेत् तस्यां ब्राह्मणाय सुसंस्कृतं स्वास्तीर्णशयनं निवेद्य भार्यौ मनोज्ञां पक्षवर्ती द्रविणवर्ती चाऽभोति । नार्यपि भर्तारम् ।

'भत्तीरं' तादग्गुणयुक्तम् । 'पक्षवती' बहुतरज्ञाति-बन्धुः।

1 देमा. pp. 800-801 ff.; दि. स्प., ch. 90.

2 वि. स्मू, प्रदापयेत्

8 Ibid, menafinaufte

4 Missing in fa. e., p. 185.

चैत्री, चित्रायुता चेत् तस्यां चित्रवस्त्रप्रदानेन सौभा-ग्यमाप्रोति ।

'चित्रं' मनोईं नानावर्णम् ।

वैशाख्यां पौर्णमास्यां ब्राह्मणसप्तकं क्षौद्रयुक्तैस्तिलैः सन्तर्ण्य धर्मराजं प्रीणयित्वा पापेभ्यः पूतो भवति । ज्यैष्ठी ज्येष्ठायुता चेत् तस्यां 'छन्नोपानहप्रदानेन "गणाधिपत्यमा-प्रोति । आषाढ्यामाषाढायुक्तायां अन्नपानदानेन तदेवाऽ-क्षयमाप्रोति । आवण्यां अवणयुक्तायां जलघेनुं अन्नवासो-युगान्वितां दत्वा स्वर्गलोकमाप्तोति । प्रौष्ठपद्यां तद्युक्तायां गोप्रदानेन सर्वपापविनिर्मुक्तो भवति । आइचयुज्यामहिव-नीगते चन्द्रमसि घृतपूर्णभाजनं सुवर्णयुतं विप्राय दत्वा दीप्ताग्निर्भवति । कार्तिकी चेत् कृत्तिकायुता स्यात्तस्यां सितमुक्षाणमन्यवर्णं वा शत्राङ्कोदये सर्वसस्यरत्नगन्धो-पेतं दीपमध्ये ब्राह्मणाय दत्वा कान्तारभयं न पड्यति ।

वैशाखे मासि [शुद्ध] तृतीयायामुपोषितोऽक्षतैर्वासुदे-वमभ्यर्च्य तान्येव च हुत्वा सर्वपापेभ्यः पूतो भवति। <sup>4</sup>यबाऽस्मिन् अहनि प्रयच्छति तत् अक्षय्यमाप्नोति।

पौष्यां<sup>s</sup> समतीतायां कृष्णपक्षद्वादइयां सोपवासः

1 I. O., पानीबदानेन

2 हेना. p. 801, नगराषिपत्वं for गणाधिपत्वं

8 देमा. p. 788

4 L.O., ववानां उपोषितोऽयास्मिन्

5 देमा. p. 794

तिलैः स्नातस्तिलोदकं दत्वा तिलैर्वासुदेवमभ्यर्च्य, तानेव हुत्वा भुक्त्वा च सर्वपापेभ्यः पूतो भवति। माघ्यां समतीतायां कृष्णद्वादर्शां सश्रवणां प्राप्य वासुदेवाग्रतो महावर्त्तिद्वयेन 'दीपद्वयं दयात्। दक्षिणपाइवें महारजत-रक्तेन समग्रेण वाससा तैल्तुलामष्टाधिकां दत्वा, वाम-पाइवें घृततुलां अष्टाधिकां समग्रेण इवेतेन वाससा दयात्। एतत् कृत्वा यस्मिन् राष्ट्रेऽभिजायते, यस्मिन् देशे, यस्मिन् कुले, तत्रोज्वलो भवति।

'महारजतरक्तेन' कुसुम्भरसेन । 'तुला' पल्हातम् ।

वैशाख्यां पीर्णमास्यां तु झाखणान् सप्त पत्र वा<sup>2</sup>। क्षौद्रयुक्तैस्तिलैः कृष्णैर्वाचयेखदि वेतरैः ॥ प्रीयतां धर्मराजेति यद्वा मनसि वर्तते । यावज्जीवकृतं पापं तत्क्षणादेव नइयति ॥

यम:3

वैशाख्यामेव विधिवद् भोजयेद्राह्मणान्दश । त्रिरात्रमुषितः स्नात्वा कुसरं<sup>4</sup> प्रयतः शुचिः ॥ गौरान्वा यदि वा कृष्णान् तिलान् क्षौद्रेण संयुतान् । दत्वा दशसु विप्रेषु तानेव स्वस्ति वाचयेत् ॥

- 1 हेमा. p. 795, दीपदान
- 2 The following two verses are cited by देमा. p. 797 as from विष्युधर्मोत्तर
- 8 हेमा. p. 797
- 4 A. S. B., S. At; Uds ipur Ms. has suit

(8]

### **कृत्यकल्पतरो**

भीयतां धर्मराजेति पितृन् देवांश्च तर्पयेत्। याबजीवकृतं पापं तत्क्षणादेव मुत्रति ॥ अयुतायुतं च तिष्ठेत् स्वर्गलोके न संशयः' । मानवत्वं न पइयेत्तु न च पापेन लिप्यले ॥

जाबाल:3

श्रतान्नमुदकुम्भं च वैद्याख्यां तु विद्येषतः। निई्दिय धर्मराजाय गोवानफलमाप्नुयात् ॥ सुवर्णतिलयुक्तैश्च ब्राह्मणान् सप्त पत्र च। तर्पयेदुद्पात्रेश्च ब्रह्महत्यां व्यपोहति ॥

महा भारते\*

वैशाख्यां पौर्णमास्यां तु तिलान्दत्वा द्विजातिषु। तिला भक्षयितव्यास्तु सदा त्वालम्भनं च तैः॥ कार्यं सततमिच्छद्भिः अेयः सर्वात्मना गृहे॥

कार्तिकस्य तमिस्र तु मधासु नवमीतिथौ । विधिवद्राह्मणान् सर्वान् खर्गलोके महीयते । तिलान् कृष्णाजिने कृत्वा सुवर्णं मधुसर्पिषी ॥

1 हेमा. p. 798, महीबते

2 Ibid., मामेव ह S देशा. p. 798

4 Ibid.

अहोरात्रोषितः स्नात्वा धर्मराजाय भोजयेत् ॥

यमः

89]

4 Ibid, p. 802

3 हेमा. p. 808

2 Cited by Eur. p. 795

1 I. O. and A. S. B., gen; Udaipur Ms. has acen

इति तिथिवानम्॥

'कृष्णानां' तिलानाामति शेषः ।

तिलपात्राणि यो दद्याद्विप्रेभ्यः द्युद्धमानसः । अमाबास्यां समासाद्य कृष्णानां सुसमाहितः ॥ स्वान् पितृन्तर्पयित्वा तु अक्षयं नरपुङ्गवः । पितृलोकं समासाद्य चिरं ससुखमेधते ॥

दत्वा तु त्राह्मणायाऽऽहा सर्वं तरति दुष्कृतम् । धेनुं दत्वोभयमुर्खी भूदानफलमाप्नुयात् ॥ माघान्धकारद्वादश्यां तिलैर्हुत्षा' हुताज्ञनम् । तिल्लान्दत्वा च विप्रेभ्यः सर्वपापैः प्रमुच्यते<sup>®</sup> ॥ आदित्यवारे विप्राय सहिरण्यं सदैव तु<sup>®</sup> । यः प्रयच्छत्यपूपं च तस्य तुष्यति वै यमः ॥

स्कन्दपुराणे<sup>4</sup>

### अथ मासदानम्

तत्र विष्णुः'

आहिवनं सकलं मासं ब्राह्मणेभ्यः प्रत्यहं छतं प्रदाया-ऽहिवनौ प्रीणयित्वा रूपभारभवति । तस्मिन्नेव मासि प्रत्यहं गोरसैर्बाह्मणान् भोजयित्वा आरोग्यभाग्भवति। तथा माघे मासि प्रत्यहमग्निं तिल्ैर्हत्वा घृतकुल्मापं ब्राह्मणान् भोजयित्वा दीप्ताग्निर्भवति ।

यमः2

कुदारं भोजयेबाऽत्र स्वदाक्त्या दिादिारे द्विजान्। विप्ताग्नित्वमवामोति स्वर्गलोकं स गच्छति॥

तथा

घृतमाइवयुजे मासि नित्यं दयाद्विजातये । प्रीणयित्वाऽदिवनौ देवौ रूपभागभिजायते<sup>३</sup> ॥ तिलप्रदः प्रजामिष्टां पुरुषः खलु विन्दति । माघे मासि विद्येषेण तमिस्रे तु विद्येषतः<sup>4</sup>॥

आदित्यपुराणे

ज्येष्ठे मासि तिलान्दत्वा पौर्णमास्यां विशेषतः।

1 Ibid, p. 818

2 Ibid, p. 820

8 Ibid, p. 818

4 इसा. p. 818 Attributes this verse to प्रनेताः

5 देमा. p. 818

185 अर्वमेघस्य यत्पुण्यं तत्वाप्रोति न संशयः ॥

देवीपुराणे'

230

धेतुं तिलमयीं माध्यां दचावाओत्तरायणे । सर्वान् कामानवाप्रोति ज्येष्ठे जलमर्याः तथा ॥ पौषे घृतमयीं दयाच्छ्रेष्ठाहे विधिना मुने।

ईहितान् लभते कामान् स्थानेषु विविधेषु च ॥ तथा 3

मार्गे रस्रोत्तमं दयादचृतं पौषे महाफलम् । तिलान्माचे मुनिश्रेष्ठ सप्त धान्यानि फाल्गुने ॥

'रसोत्तम' खबणम् 1

विषित्राणि च वस्त्राणि चैत्रे दचाहिजोत्तमः । वैशाखे द्विज गोधूमान् ज्येष्ठे तोयभृतं घटम्॥ आषाढे चन्दनं देयं सकर्पूरं महाफलम्। नवनीतं नभोमासि छत्रं प्रौष्ठपदे मतम् ॥ गुडहार्करवर्णाव्यान् लङ्डुकानादिवने मुने । दीपदानं महापुण्यं कार्तिके यः प्रयच्छति ॥ सर्वान कामानवाझोति कमेणेत्रमुदाहृतम् । वतान्ते गां शुभां दयात् सवत्सां कांस्यदोहनाम् ॥

1 Ibid.

2 देशा. p. 818, तिख्ययी for जलमयी

S देसा. p. 817

4 Reproduced by 24. p. 817

### **क्रत्यक**ल्पतरी

सयुगां सस्जं वत्सं दापयेद्विघिना मुने । देवीं विरित्रिनं सूर्यं विष्णुं वाज्थ यथाविधि ॥ स्वभावद्युद्धो विधिवत् एजयित्वा द्विजोत्तमम् । दातव्या वीतरागे तु कामकोधविवर्जिते ॥ अयाचके सदाचारे विनीते नियमान्विते । गोदानाळुभते कामान् गोलोके सुमनोहरान् ॥ व्रतान्ते मासदानाख्यसमाप्तौ नियमे तथाक्ष । आषाढे तोयधेनुं च घुतं भाद्रपदे तथा ॥ माधे च तिलधेनुः स्यायो दत्वा लभते हितम् ॥

महाभारते'

माघे मासि तिलान् यस्तु बाह्मणेभ्यः प्रयच्छति । सर्वसत्वसमाकीर्णं नरकं स न पड्यति ॥

### यमः

सर्वपातकसङ्घातः कामतो वाऽप्यकामतः । इुद्धिं तस्य प्रवक्ष्यामि स्वर्गसाधनमेव च ॥ दुद्धैः कृष्णैर्यथालब्धेर्द्वात्रिंशदङ्खलोद्धृतः । राशिस्तिलैः समे देशे कर्तव्यः पुरुषायतः ॥ प्रतिमास्ताङ्खलोत्क्षेपसौवर्णविभवे सति ? ।

 The India Office Ms. repeats verses from विद्यादान-प्रकरन begining from आयुर्वेदप्रमानेग कि न दर्श भनेच्छुनिः (Fol. 72) to the verse बतेन मासदानाच सुखमाप्रोति शाखतम् (Fol. 78) in मासदानप्रकरण

1 देमा. p. 819

1 देमा. p. 816

8 हेमा. p. 816, मरतर्षभ

5 हेमा. p. 816, भक्तितः

4 A. S. B., उदछंनाम्बुभेई च

उपानसुगलं छत्रं लवणामलकानि च । आषाढे वामनप्रीत्ये दातव्यानि "स्वशक्तितः ॥

2 I. O., इष्टेश दापनं चाऽन्यैमांघवः प्रीयतामिति

त्रिविकमस्य प्रीत्यर्थं दातव्यं साधुभिस्तथा॥ 'तालबुन्तं' तालब्यजनम् ।

माचे मासि तिलाः शास्ताः तिलघेनुख दानव। इध्मेन्धनादयइचाउन्ये माधवप्रीणनाय तुर ॥ फाल्गुने व्रीहयो गावो वस्त्रं कृष्णाजिनान्वितम् । गोविन्दमीणनार्थाय दातव्यं पुरुषर्षभैः" ॥ चैत्रे विचित्रवस्त्राणि शयनान्यासनानि च। विष्णोः मीत्यर्थमेतानि देयानि ब्राह्मणेष्वथ ॥ गन्धाश्च माल्यानि तथा वैशाखे सुरभीणि च। देयानि द्विजमुख्येभ्यो मधुसूदनतुष्टये ॥ उदकुम्मं\* च घेनुं च तालवृन्तं सचन्दनम्।

वामनपुराणे'

क्षौद्रेण पयसा दन्ना घृतेनाऽऽपूरयेढ्टान् ॥ यथाविभवविस्तारं ब्राह्मणे श्रोचियेऽर्थिनि। दचान्माघे च वैज्ञाखे विषुवे चोत्तरायणे ॥ यावजीवकृतं पापं तत्क्षणादेव नइयति ॥

188]

### कृत्यकल्पतरी

घृतं च क्षीरकुम्भाख घृतधेनुः फलानि च । आवणे श्रीधरप्रीत्ये दातच्यानि विपश्चितैः ॥ मासि भाद्रपदे दयात् पायसं मधुसार्पिषी । ह्वपीकेशप्रीणनार्थं लवणं सगुडोदनम् ॥ तिलांस्तुरङ्गवृषभं दधि ताम्रायसादिकम् । प्रीत्यर्थं पद्मनाभस्य देथमाइवयुजे नरैः ॥ रजतं कनकं दीपान् मणिमुक्तादिकं तथा। दामोदरस्य प्रीत्यर्थं प्रदयात्कार्तिके नरः ॥ खरोष्ट्राइवतरान् नागान् इाकटोक्षमजाविकम्'। दातव्यं केशबमीत्ये मासि मार्गशिरे नरैः॥ पासादनगरादीनि ग्रहपावरणानि च। नारायणंस्य तुष्ट्यर्थ पौषे देयानि यव्रतः ॥ दासीदासमल्हारमनं पड्ससंयुतम् । पुरुषोत्तमग्रीत्यर्थं प्रदेयं सार्वकालिकम् ॥ यचदिष्टतमं <sup>2</sup>लोके यचाऽप्यस्ति गृहे शुचि। तत्तदि देयं मीत्यर्थं देवदेवस्य चकिणः ॥

इति मासदानानि ॥

1 देवा. p. 817, ब्रूब्स्ड for शकटोड़ 2 A. S. B. and I. O., किविचनाऽप्यस्ति अमे रहे

280

83 ]

6 Ibid., पयोनुपाने

5 देसा. p. 809 reads : रोड्रिण्यां पाण्डवश्रेष्ठ मार्थ रानेन सर्विषा ।

4 I. O., भोगान,

S 2m. p. 809

2 Ibid.

1 देशा. p. 813

'प्रथितैः' प्रसिद्धैः । 'मार्गैः' स्गमांसैः ।

कृत्तिकासु महाभाग पायसेन ससर्पिषा । सन्तर्ण्य ब्राह्मणान् साधून् \*लोकानामोत्यनुत्तमान् ॥ रोहिण्यां प्रथितमर्गिर्मासे यत्नेन सार्पिषा । पयोन्नपानं दातव्यमानृण्यार्थं द्विजातये ॥

महा भारते "

यम:2

मासि मासि च रेवत्यां ब्राह्मणान् घृतपायसम् । सदक्षिणं भोजयित्वा रूपभागभिजायते ॥

'परमान्ने' पायसम् ।

तत्र विष्णुः' प्रतिमासं रेवतीयुते चन्द्रमसि मधुघृतयुतं परमान्नं ब्राह्मणान् भोजयित्वा रेवतीं प्रीणयित्वा रूपभाग्भवति ।

# अथ नक्षत्रदानानि

### कृत्यकल्पतरी

[ 29]

दोग्धीं दत्वा सवत्सां तु नक्षत्रे सोमदैवते । स गच्छेन्मानुषाल्लोकात् स्वर्गलोकमनुत्तमम्' ॥ आर्द्रीयां कृशरं दत्वा तिलमिश्रमुपोषितः<sup>2</sup> । नरस्तरति दुर्गाणि क्षुरधारांश्च पर्वतान् ॥ अपूपान् पुनर्वसौ दत्वा तथैवाऽन्नानि शोभने<sup>3</sup> । यशस्वी रूपसम्पन्नो बहन्ने जायते कुले ॥ पुष्पे तु कनकं दत्वा कृतं वाऽकृतमेव वा । अनालोकेषु लोकेषु सोमवत् स विराजते ॥

'कृतं' घटितम् । 'अकृतं' अघटितम् ' ।

आश्ठेषासु तथा रूप्यं वृषभं वा प्रयच्छति । स सर्वभयनिर्म्युक्तः शास्त्रवानभिजायते ॥ मघासु तिल्पूर्णानि वर्द्धमानानि मानवः । प्रदाय पशुमांश्चैव पुत्रवांश्च प्रजायते ॥ फाल्गुनीपूर्वसमये ब्राह्मणानामुपोषितः । भक्ष्यान् फाणितसंयुक्तान् दत्वा सौभाग्यम्च्छति ॥

'फाल्गुनीपूर्वसमये' पूर्वफल्गुनीसमये । 'फाणितं' गुडविकारः<sup>5</sup> ।

- हमा. p. 809, वरबाऽऽदित्यविमानस्थः स्वर्गं प्राप्नीत्यनुत्तमम् । सोमदैवत-मध्नत्रं मुगगीर्थम्
- 2 Ibid., समाहितः
- 3 Ibid., पूर्य युनर्वसौ दत्या छतपूर्ण सुपाचितम्
  - 4 Reproduced by Eur. p. 809
  - 5 Reproduced by En. p. 810

घृतक्षीरसमायुक्तं विधिवत् षाष्टिकौदनम् । उत्तराविषये दत्वा स्वर्गळोके महीयते ॥

'उत्तराविषये' उत्तराफाल्गुनीसमये' ।

यद्वा प्रदीयते दानमुत्तराविषये नरैः । महाफलमनन्तञ्च भवतीति विनिश्चयः ॥ इस्ते हस्तिरथं दत्वा चतुर्युक्तमुपोषितः । नरस्तरति दुर्गाणि क्षरधारांश्च पर्वतान् ॥

'चतुर्युक्तं' चतुर्भिईस्तिभिः संयुक्तम्"।

चित्रायां वृषभं दत्वा पुण्याङ्गां गां<sup>3</sup> च भारत । चरत्यप्सरसां लोके रमते नन्दने वने ॥ स्वातीष्वथ धनं दत्वा यदिष्टतममात्मनः । प्राप्तोति लोकान् सञ्चभान् इह चैव महचराः ॥ विद्याखायामनङ्घाहं धेतुं दत्वा च दुग्धदाम् । सप्रासङ्घं च शकटं सधान्यं वस्त्रसंयुतम् ॥ पित्रृन् देवांश्च प्रीणाति प्रेत्य चाऽऽनन्त्यमइतुते । न च दुर्गाण्यवाप्नोति स्वर्गलोकं स गच्छति ॥

## 'प्रासङ्गः' द्वितीयं युगकाष्ठम् ।

- 1 Reproduced by हेमा. p. 810
- 2 Reproduced by हेमा. p. 810
- 8 हेमा. p. 810 explains : पुण्याक्वो नां इति छुमस्वयणसंवितवार मिल्पर्थः ।

#### कृत्यकृष्पतरी

अनुराधासु प्रावारं वस्त्रोत्तरसुपोषितः । दत्वा युगरातं वाऽपि नरः स्वर्गे महीयते ॥ 'प्रावारः' प्रच्छदपटः। 'वस्त्रोत्तरं' परिधानवस्त्रादिकम् । कालशाकं च विप्रेभ्यो दत्वा मर्त्यः सम् लकम् । क्येष्ठायां चत्युसुत्साच गतिमिष्टां च गच्छति ॥ मूले मूलफलं दत्वा ब्राह्मणेभ्यः समाहितः । स्वपितन् प्रीणयत्येव गतिमिष्टां स गच्छति ॥ अथ पूर्वास्वपाढासु दधिपात्राण्युपोषितः । कुलव्रुत्तोपसम्पन्ने ब्राह्मणे वेदपारगे ॥ प्रदाय जायते प्रत्य कुले बहुगुणाकुले । उदमन्यं ससर्पिष्कं प्रभूतमधुफाणितम् ॥ दत्वोत्तरास्वपाढासु सर्वलोकानवाण्नुयात् ।

'उदमन्थः' उदकमिश्राः सक्तवः' ।

दुग्धं त्वभिजितो योगे दत्वा मधुघृतप्ऌतम् । धर्मविद्व्यो<sup>°</sup> मनीषिभ्यः स्वर्गलोके महीयते<sup>3</sup> ॥ अवणे कम्बलं दत्वा वस्त्रान्तरितमेव च । इवेतेन याति यानेन स्वर्गलोकान् सुसंयतान् ॥

- 1 Reproduced by देशा. p. 811, who adds : फाणित दुरवखण्ड-विकार:
- 2 हेमा. p. 811 reads वर्मनिष्ठः
- 3 Hemädri adds: अयमर्थ: उत्तराषाडानक्षत्रवतुर्थपाद: अवणस्याऽऽ-यषटिकाचतुष्टयं अभिजियोग: ।

गोप्रयुक्तं धनिष्ठासु यानं दत्वा समाहितः । वस्त्ररहिंम नवं दत्वा प्रेत्य राज्यं प्रपद्यते ॥

'वस्तरदिमः' वस्त्रघटितरज्जुः।

गन्धाञ्छतभिषायोगे दत्वा साग्रुरुचन्दनम् । प्राप्तोत्यप्सरसां लोकान् प्रेत्य गन्धांश्च शाइवतान् ॥ पूर्वाभाद्रपदायोगे राजमाषान् प्रदाय वै । सर्वभक्ष्यफलोपेतः स वै प्रेत्य सुखी भवेत् ॥ औरभ्रमुत्तरायोगे यस्तु मांसं प्रयच्छति । पितृन् प्रीणाति सकलान् प्रेत्य चाञ्डनत्यमइनुते ॥ कांस्योपदोहनीं घेनुं रेवत्यां यः प्रयच्छति । स प्रेत्य कामानादाय दातारमुपतिष्ठति ॥ रथमइवसमायुक्तं दत्वाऽदिवन्यां नरोत्तमः । हस्त्यइवरथसम्पन्न उत्तमे जायते कुले ॥ भरणीषु द्विजातिभ्यस्तिलघेनुं प्रदापयेत् । गाः प्रभृताश्च प्राप्नोति नरः प्रेत्य यद्यस्तथा ॥

इति नक्षत्रदानम् ॥

1 हेमा. p. 811 explains : उरओ मेषः तस्य मांच औरअम्

5 देशा. p. 896, तमः for अवधः

4 देशा. p. 896

8 हेगा. p. 896, दातव्यं मानवैभूति

2 L O., and EHI., 2004%

1 हेना. pp. 895-6 ff.

कुत्वाऽपि पातकं कर्म यो दयादन्नमीप्सितम् । ब्राह्मणानां विशेषेण स निहन्त्यात्मनोऽयशः<sup>ड</sup> ॥

सर्वेषामेव दानानामन्नदानमनुत्तमम् । कोऽन्योऽस्ति प्राणदादस्माद्विदिाष्टो द्यन्नदात्परः ॥

देवल:4

तथा

तत्र <u>बुह्रस्पतिः</u>' अन्नदानं <sup>2</sup>बहुगुणं सर्वदानाधिकं स्मृतम् । अन्नादि प्राणजननं नॄणां सखायते सदा ॥ प्राणाप्यायनमात्रं तु यो विप्राय प्रयच्छति । दुर्भिक्षेञ्त्र विद्योषेण स लभेताऽक्षयं दिवम्<sup>3</sup> ॥ हेमरस्नाम्बरयुतो सुखानो न हि जीवति । अइनन् विनाऽप्पलङ्कारैजॉर्णवस्त्रेण जीवति ॥ तस्मात् प्रदद्याद्विप्रेभ्यः संस्कृतान्नं सदक्षिणम् । तेमेह कीर्तिमामोति स्वर्गं चाऽनन्तकं तथा ॥

अथाऽन्नदानम्

### दानकाण्डे अन्नदानम्

आदरेण च भक्त्या च यदन्नमुपदीयते । तत्प्रीणयति गात्राणि नाऽम्हतं मानवर्जितम् ॥ बुर्लभक्षाञ्चदाता तु भोक्ता चैव सुदुर्ऌभः । प्रदाता चैव भोक्ता च ताबुभौ स्वर्गगामिनौ ॥ योऽन्नं बहुमतं सुङ्के यक्षाऽन्नं नाऽवमन्यते । यक्षाऽन्नं प्रतितो दयात्तरयाऽन्नसुपतिष्ठति ॥ प्रीतितोऽन्नं च यो दयाद्र्यह्लीयायोऽभिष्ठ्जितः । प्रीतितोऽन्नं च यो दयाद्र्यह्लीयायोऽभिष्ठ्जितः ।

महाभारते

यस्य द्यन्नमुपाइनन्ति ब्राह्मणानां रातं रातम् । इष्टेन मनसा दत्तं न स तिर्थरगतिर्भवेत् ॥ ब्राह्मणानां सहस्राणि दर्शा भोज्या नरर्षभ । नरोऽधर्मात् प्रसुच्येत पापेषु निरतः सदा ॥ भोजयित्वा दराशतं नरो वेदविदां रूप । न्यायविद्धर्मविदुषां स्मृतिभाष्यविदां तथा ॥ न याति नरकं घोरं संसारं च न सेवते । यतेत ब्राह्मपूर्वं तु भोक्तुमन्नं सदा ग्रही ॥ अवन्ध्यं दिवसं कुर्यादन्नदानेन मानवः । भैक्षेणाऽन्नं समाह्यत्य विप्रेभ्यो यः प्रयच्छति ॥

1 देना. p. 899; Cited from मझनेनचे

[ 35

4 देमा. p. 900, भूतामामजयमनवे

3 I.O., विप्रेभ्य:; Udaipur Ma., पुत्रेभ्य:

2 हेमा. p. 900, समासतः

1 हेसा. p. 900

अपि कीटपतङ्गानां छुनां चाण्डालयोनिनाम् । दत्वाञ्त्रं लोकमाप्नोति प्राजापत्यं समाइनुतम्<sup>2</sup> ॥ बान्धवेभ्योऽतिथिभ्योऽत्रं <sup>3</sup>विप्रेभ्योञ्त्रं प्रयच्छति दीनान्धकुपणानां च स्वर्गः स्यादन्नदायिनाम् ॥ ग्रासमात्रं नरो दत्वाञ्त्रानामतिग्रन्नवे<sup>4</sup> । स्वर्गे वसेत् समानां तु इातं भोगैर्मनोरमैः ॥

अन्नाद्भूतानि जातानि देवा सन्नादिकाङ्किणः । न तस्य पात्रादिविधिर्विना आउं प्रकीर्त्तितम् ॥

कौमुदे शुक्लपक्षे तु योऽन्नदानं करोत्यलम् । स सन्तरति दुर्गाणि प्रेत्य चाऽऽनन्त्यमइनुते ॥ कुटुम्बं पीडयित्वाऽपि ब्राह्मणाय महात्मने । दातव्यं भक्ष्यपेयानामात्मनो भूतिमिच्छता ॥

स्वाध्यायनिरतो विप्रो दत्वेह सुखमेधते । सर्वावस्थं मनुष्येण न्यायादन्नमुपार्जितम् ॥ कार्यं पात्रगतं नित्यमन्नं हि परमा गतिः ॥

तथा

नन्दिपुराणे

तथा

## दानकाण्डे अन्नदानम्

ग्रासे ग्रासे फलं ह्येतद्विधिवत् परिकीर्तितम् । एतदेवाञ्यने प्रोक्तं द्विग्रुणं पुण्यगौरवम् ॥ अन्नं विना कृत्राङ्गस्य दत्वाञ्त्रं देद्यकालतः । फलं 'पञ्चगुणं प्रोक्तं सर्वभावसमन्वितम् ॥

'सर्वभावसमन्वितं' राजसादिभावसमन्वितम् ।

देवतानां च यो दद्यादन्नाद्यं अद्धयाऽन्वितः । सिक्यात्सिक्याद्वसेल्लक्षं समानाममरैः सह ॥ एतददागुणं पुण्यमन्ने व्यञ्जनसंयुते । यथेष्टदेवतादत्तादेतत् पुण्यं प्रकीर्तितम् ॥ यो दद्याद्व्राह्मणेऽन्नानि तस्य द्विग्रुणितं फलम् । तस्माद्विष्णोस्तु दत्वाऽन्नं द्विग्रुणं फलमइनुते ॥ रुद्रायाऽन्नप्रदानेन फलमेतचतुर्गुणम् । अद्धाकालसमायोगाद् व्यञ्जनानां च योगतः ॥ श्रतसंख्यं भवेत्पुण्यं सम्यगन्नप्रदायिनाम् ॥

इत्यन्नदानम् ॥

1 I.O., शतगुणं

- 7 हेमा. p. 822, विधानझः
- 6 I. O. and हेमा., देहिन!
- 5 L.O., बालिमांच
- 4 I. O., मर्मेशः; Udaipur Ms., पूर्णेयज्ञः
- 3 हेमा. p. 822, पराध्मः
- 2 I. O. and देमा., साधनैर्शतः
- 1 रेमा. p. 822

तत्र नन्दिपुराणे<sup>1</sup> धर्मार्थकाममोक्षाणामारोग्यं साधनं यतः<sup>2</sup> । अतस्त्वारोग्यदानेन नरो भवति सर्वदः ॥ आरोग्यशालां कुस्ते महौषधपरिच्छदाम् । विदग्धवैद्यसंयुक्तां श्वत्यावसथसंयुताम् ॥ वैद्यस्तु शास्त्रवित् प्राज्ञो दृष्टौषधपरायणः<sup>3</sup> । औषधीमूल्मर्मज्ञः<sup>4</sup> समुद्धरणकालवित् ॥ रसवीर्यविपाकज्ञः <sup>5</sup>शालिमानौषधीगणे । योगवित् प्राणिनां<sup>6</sup> देहं यो धिया प्रविशेद्वुधः ॥ धातुपथ्यमयज्ञश्च निदानविदतन्द्रितः । ब्याधीनां पूर्वलिङ्गज्ञस्तदुत्तरविधानवित् ॥ देशकालविभागज्ञः<sup>7</sup> चिकित्साशास्त्रवित्तथा ।

# अथाऽऽरोग्यदानम्

59]

अष्टाङ्गायुर्वेदवेत्ता मुष्टियोगविधानवित् ॥

अष्टाङ्गान्यायुर्वेदस्य । तद्यथा—शल्यं शालाक्यं काय-चिकित्सा भूतविद्या कौमारभृत्यं अगदतन्त्रं रसायनतन्त्रं वाजीकरणतन्त्रमिति सुख्रुतोक्तानि ।

एवंविधः द्युभो वैद्यो भवेद्यत्रामियोजितः<sup>2</sup> । आरोग्यशालामेवं तु कुर्यांद्ये। धर्मसंश्रयः ॥ स पुमान् धार्मिको लोके स कुतार्थः स बुद्धिमान् । सम्यगारोग्यशालायामौषधैः स्नेहपावनैः<sup>3</sup> ॥ व्याधितं निरुजीकृत्याऽप्येकं करुणया युतः । प्रयाति त्रह्यसदनं कुलसप्तकसंयुतः ॥ आढ्यो वित्तानुसारेण दरिद्रः फलभाग्भवेत् । दरिद्रस्य कुतः शाला आरोग्याय भिषक् युवा ॥ अपि मूलेन केनाऽपि मर्दनाद्यैरथाऽपि वा । स्वर्स्थाकृते भवेन्मर्त्यो पूर्वीक्तं लोकमव्ययम् ॥ वातपित्तकफाद्यानां चयापचयभेदिनाम् । यस्तु स्वल्पाभ्युपायेन मोचयेत् व्याधिपीडितान् ॥ सोऽपि याति शुभान् लोकानवाप्यान्यज्ञयाजिभिः ॥

## इत्यारोग्यदानम् ॥

- 1 Reproduced by. Eu. p. 822
- 2 देना. pp. 828 ff.
- S हेमा. n. 828. पापनैः

# अथाऽभयदानम्

। तत्प्रदानेनाऽभीष्टं

भूताभयप्रदानेन सर्वान् कामानवाष्नुयात् ।

दीर्घमायुः स लभते सदा च सुखितो भवेत् ॥

महतां सुक्ष्मदेहानां तथा च व्याधितात्मनाम् ।

वरमेकस्य सत्वस्य जीविताभयरक्षणम् ।

न तु विप्रसहस्रस्य गोसहस्रं सदक्षिणम् ॥

धिक् तस्य जीवितं पुंसः शरणार्थिनमातुरम् ।

यो नाऽर्श्तमतुग्हाति वैरिपक्षमपि धुवम् ॥

हिंस्राणां सौम्यम्तिंनां 'सर्वथा खभयात् फलम् ॥

सर्वप्रदानाधिकमभयप्रदानम्

तत्र विष्णुः'

लोकमाप्नुयात् ।

नन्दिपुराणे

मार्कण्डेयपुराणे

1 देशा. p. 867

5 Eur. p. 867

2 देमा. p. 867 and L O.

3 I. O. has mideautin

4 हेमा. p. 867, तथाहि अफलदाभयम्

संवर्तः

6 I. O., शर्म गतः

2 Ibid, p. 868

4 I. O., सर्वेभ्गो 5 gar. p. 868

3 Ibid, and I. O., sta MIE:

1 Ibid.

न इन्याच्छरणं प्राप्तं सतां धर्ममनुस्मरन् ॥ आतों वा यदि वा जस्यः परेषां शरणागतः" । अपि प्राणान् परित्यज्य रक्षणीयः कृतात्मना ॥ न चेद्रयाद्वा मोहाद्वा कामाद्वा तझ रक्षति । स्वयं शक्त्या यथान्यायं तत्पापं लोकगहिंतम् ॥

रामायणे 6

प्राणिनं वध्यमानं हि यः शक्तः समुपेक्षते । स याति नरकं घोरमिदमाहुम्मनीषिणः" ॥ चतुस्सागरपर्यन्तां यो दचात्प्रथिवीमिमाम् । सत्वेभ्यो क्यभयं यख तयोरभयदोऽधिकः ॥

बद्धाञ्जलिपुटं दीनं धावन्तमपराधिनम् ।

तथा2

महाभारते'

लोभाद्वेषाद्वयाद्वाऽपि यस्त्यजेत् शरणागतम्। ब्रह्यहत्यासमं तस्य पापमाहुम्मनीषिणः ॥

यज्ञदानतपांसीह परत्र च न भूतये। भवन्ति तस्य यस्यार्थे परित्राणे न मानसम् ॥

दानकाएडे जमयदानम्

243

1 >

चिष्णुः'

विनष्टः पड्यतो ैयस्यारक्षितः इारणागतः । आदाय सुकुतं तस्मात् सर्वे गच्छत्यरक्षितः ॥ सुपर्याप्तनिखष्टस्य नाञ्ड्वमेधस्य यत्फलम् । तत्फलं जातसंत्रासे रक्षिते दारणागते ॥

'सुपर्याप्तनिस्रष्टस्य' सुपर्यांतं सुसम्पूर्णं निस्षष्टं दानं यस्य सः तथा।

## इत्यभयदानम् ॥

## अथ द्विजस्थापनम्

तत्र कालिकापुराणे

कारयित्वा तथोद्वाईं ओत्रियाणां कुलेषु च । वेदविच्छीलवृत्तेषु द्विजेष्वेकादद्योब्वथ ॥ ततो ग्रहाणि रम्याणि कुर्यादेकादद्यौब तु । कारयित्वा तु धान्यैश्च विविधैश्च प्रपूरयेत् । दासीगोमहिषीश्चाऽपि द्ययनासनपादुकाः ॥ भाजनानि विचित्राणि ताम्रम्ण्मयकानि च । पात्राणि भोजनार्थानि कृत्स्नं सोपस्करं च यत् ॥

1 देसा. p. 868, Name not mentioned by देसा.

2 Udaipur Ms. reads बस्य रखेल:

3 देसा. p. 652

लोइं च कनकं चैव बस्ताणि तु विद्योषतः। सम्भूत्यैतं सुसम्भारं तद्ग्रहेष्वतियोजयेत् ॥ योजयेचैव वृत्त्यर्थं दाक्तितो वा दालं दातम्। पृथक् पृथक् लाङ्गलानां निवर्तनदातार्द्धतः ॥ विषयं कर्वटं खेटं ग्रामं 'ग्रामार्द्धमेव वा। योजयेत् सोममूर्ति च चिन्तितेषु द्विजेषु च ॥ एकादशैव तास्तत्र दाम्पत्योमाहरात्मकाः। विचिन्त्य परया भक्त्या तद्ग्रहेषु प्रवेशयेत् ॥ ग्राहयेदाग्निहोत्राणि प्रवेइयैतान् द्विजोत्तमान् । विधिपूर्वं यथान्यायमात्मनः श्रेयसे नरः ॥ अद्दष्टकुलजानां च विधिरेषां चिरन्तनः"। शिवभक्त्या विभक्तानां द्विजानां कारयेत्सदा ॥ यश्च प्रेष्यान् द्विजान् मृढो योजयेद्वव्यकव्ययोः ! न भवेत्तत्फलं तस्य वैदिकीयं स्मृतिर्बुधाः ॥ यज्ञदानं व्रतायं च तीर्थयात्रादिकं च यत् । यस्त्वेवं कारयेजन्तुः तेन सर्वमनुष्ठितम् ॥

एवं यथा विवाहादि कारयतः फलविद्योपः, तथा धनं दत्वा यज्ञदानव्रततीर्थयात्रादिकं कारयतोऽपि।

स यात्यर्कसमानाभं विमानं रज्ञमालिनम् । आरुह्य तत्पदं पुण्यं सुरस्त्रीभिरलङ्कतम् ॥

A.S.B., जानर्दिमेव च
 I.O., विवकितः
 इ.स.p. 953, जुरिर्धुवा

[2]

## कृत्यकद्भवरो

विमानैआऽपरैर्दिव्यैः सहस्रैः परिवारितः । सर्वलोकगतान् भोगान् सुक्ता तस्मिन् प्रपयते ॥ ज्ञात्वा सुवित्तसामर्थ्यमेकं चोद्राहयेद्विजम् । तेन प्राप्नोति तत्स्थानं शिवभक्तो नरो ध्रुवम् ॥ स्थानेन स्थानसम्प्राप्तिर्विधिदत्तेन जायते ॥

दक्षः'

मातापितृविहीनं तु संस्कारोद्वाहनादिभिः । यः स्थापयति तस्येह पुण्यसंख्या न विद्यते ॥

आदित्यपुराणे

भूमिपालं च्युतं राज्याचस्तु संस्थापयेदूडुघः। तस्य वासो सुनीन्द्रेह नाकप्रष्ठे न संज्ञायः॥

इति द्विजस्थापनम्॥

1 हेमा. p. 652 2 हेमा. p. 653

33

4 देसा. p. 160

3 हमा. p. 160, जनसाहिताम्

3 I. O., भूमिमाप्रेलि

1 हमा. p. 159

भूदीपाइवान्नवस्त्राम्भस्तिलसर्पिःप्रतिअयान् । नैवेशिकं स्वर्णरूप्यं दत्वा स्वर्गे महीयते ॥

याज्ञवल्क्य:

'ब्रह्मसाम्यतां' ब्रह्मसमानगतित्वम् ।

वारिदस्तृप्तिमाप्नोति सुखमक्षय्यमन्नदः । तिलप्रदः प्रजामिष्टां दीपदश्चश्चरुत्तमम् ॥ भूमिदः <sup>°</sup>स्वर्गमाप्नोति दीर्घमायुहिंरण्यदः । ग्रहदोऽज्ज्याणि वेइमानि रूप्यदो रूपमुत्तमम् ॥ वासोदश्चन्द्रसालेक्यमदिवसालोक्यमदवदः । अनडुद्दः शियं पुष्टां गोदो ब्रध्नस्य विष्टपम् ॥ यानदाय्याप्रदो भार्यामदवर्यमभयप्रदः । धान्यदः ज्ञाइवतं सौरूयं ब्रह्मदो ब्रह्मसाम्यताम्<sup>3</sup> ॥

तत्र मनुः'

# अथ प्रकीर्णदानानि

गृहधान्याभयोपानच्छत्रमाल्यानुलेपनम् । यानं बुक्षं प्रियं शय्यां दत्वाऽत्यन्तं सुखी भवेत् ॥

'प्रतिश्रयः' प्रवासिनामाश्रयः। 'नैचेशिक' विवाह-प्रयोजनकं द्रव्यम्'।

बृहस्पतिः

वस्त्रान्नपुष्कलयुतं गुहं विप्राय योऽर्षयेत् ।

तस्य नो क्षीयते वंशाः स्वर्गं प्राप्नोत्यनुत्तमम् ॥

महाभारते

बीजैरुपेतं शयनैरुपेतं दद्यावृग्रहं यः पुरुषो द्विजाय । सुखाभिरामं बहुरत्नपूर्णं लभेदधिष्ठानवरं स राजन् ॥

तथा

तिला नित्यं प्रदातव्या यथाशक्ति द्विजर्षभ । नित्यदानात्सर्वकामफलं निर्वतयत्पुनः ॥

यमः

दत्वा प्रतिश्रयं लोकं यथा दत्वैव चाऽभयम्"। तथा दत्वा क्षितिं विप्रे ब्रह्मखोके महीयते ॥ छत्रदो ग्रहमामोति ग्रहदो नगरं तथा। उपानहप्रदानेन रथमाप्रोत्यनुत्तमम् ॥ इन्धनानां प्रदानेन दीप्ताग्निर्भुवि जायते।

1 Reproduced by Em. p. 160 2 Ru. p. 160

- 2 Reproduced by देमा. p. 261
- 1 हमा. p. 261 has seven additional lines, which may have been in the कल्पतर

बस्तदाता सुवेषः स्याद्रूप्यदो रूपसुत्तमम् । हिरण्यवो महाबुद्धिं दीर्घमायुश्च विन्दति ॥

'द्रव्याणि' भक्ष्यभोज्यानि । 'धनानि' हिरण्यादीनि ।

नानाविधानि द्रव्याणि धनानि विविधानि च । आयुःकामेन देयानि स्वर्गमक्षयमिच्छता॥

गोरसानां प्रदानेन तृतिमामोत्यतुत्तमाम् । घृतप्रदानेन तथा दीर्घं चिन्दति जीवितम् ॥

तस्य पुण्यकृतो छोकान् नो तस्य प्रभवाम्यहम् ॥ 'सम्भृत्य सम्भारं' यज्ञविवाहाग्रुपस्कारद्रव्याणि<sup>2</sup>।

यस्तु सम्भृत्य सम्भारं ब्राह्मणेभ्यः प्रयच्छति । तस्य प्रण्यकृतो लोकान् नो तस्य प्रभवाम्यहम् ॥

गवां घासप्रदानेन सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥ रुक्मदः सर्वमामोति रूप्यदो रूपमुत्तमम् । वासोदश्चन्द्रसालोक्यं सूर्यसालोक्यमइवदः ॥ राजोपकरणं दत्वा रत्नानि विविधानि च । नगरं च तथा दत्वा राजा भवति भूतले ॥

तथा'

तथा

संवर्तः

असिपन्नमयं मार्गं क्षुरधारासमन्वितम् । तीक्ष्णालपश्च तरति छत्रोपानत्प्रदो नरः ॥

बृहस्पतिः

वायुपुराणे

चन्दनानां प्रदातारः इाङ्घानां मौक्तिकस्य च । पापकर्तृनपि पितृंस्तारयन्ति तथा द्युचिः ॥

ताम्बूलत्रैव यो दयाद्वासणेभ्यो विचक्षणः । मेधावी सुभगः प्राज्ञो दर्शनीयश्च जायते ॥ गुडमिश्चरसं चैव लवणं व्यञ्जनानि च । सुरभीणि च पानानि दत्वाऽत्यन्तं सुखी भवेत् ॥

तथा

फलमूलानि पकानि ज्ञाकानि विविधानि च । यानानि दत्वा विप्रेभ्यो सुदा युक्तः सदा भवेत् ॥ औषषं स्नेहमाहारं रोगिणे रोगज्ञान्तये । ददानो रोगरहितः सुखी दीर्घांयुरेव च ॥ इन्धनानि च यो दयाद्विप्रेभ्यः शिशिरागमे । स सुखी दीप्तकायाग्निः सुभगश्चैव जायते ॥ यहदाता सुखी प्राज्ञो वितृत्तः सर्ववस्तुषु । अन्नदस्तु भवेद्वीमान् सुतृत्तः कीर्तिमानपि ॥ तैल्मामलकं यच्छन् पादाभ्यङ्गं तथैव च । नरः सुतृत्तस्तेजस्वी सुखवांश्चैव जायते ॥ हारीतः'

अपो ददत् तृषमभिजयत्यात्मानं च निष्कीणाति । अन्नदानादसून् निष्कीणाति, अन्नवानन्नादोऽन्नपतिश्च भव-ति । वस्त्रप्रदानाद्वचो निष्कीणाति , सुरूपोऽनग्नो वस्त्र-भाग् भवति । हिरण्यप्रदानात्तेजो निष्कीणाति, सुतेजाः श्रीमान् हिरण्यभाग्भवति । गोप्रदानाद्वाचो निष्कीणाति, सुवाग्विपाप्मा गोभाक् च भवति । अनडुत्प्रदानात् प्राणान् निष्कीणाति, अरोगो बलवान् धुर्यभाग्भवति । रथप्रदानाच्छरीरं निष्कीणाति , मृत्यविविधविमानभा-गभवति । शब्याप्रदानात् सुखं निष्कीणाति, यानदाय-नासनविविधसुखभाग्भवति । अपरिमितप्रदानादपरिमि-तपोषं पुष्णाति, अपरिमितान् कामानवाप्नोति ।

तद्विचिधं भवति-अविज्ञातदानं विज्ञातदानं च । यद-विज्ञातविदुषे ददाति तदविज्ञातदानम् । अथ यद्विज्ञात-विदुषे सब्रह्मचारिणे वैद्वानरमाददानाय यद्दाति प्रति-यह्वाति वा तद्विज्ञातदानम् । तदप्येतद् यज्जुषोक्तम्---"क इदं कस्मा अदादि"ति ।

'आत्मानं निष्कीणाति' आत्मानमेव ददाति इत्यर्थः । अनेन प्रकारेण जलादिदानमेव स्तूयते<sup>°</sup> ।

- 1 देमा. p. 158 : the entire passage is corrupt in the. Mss., and is restored from देमा.
- 2 This prose comment is reproduced verbatim by %m. p. 159

19]

विष्णुः'

तैजसानां पात्राणां प्रदानेन पात्रीभवति । कामानां मधुष्टततैलप्रदानेनाऽऽरोग्यमौषधप्रदानेन च । ऌवणप्रदाने-न लावण्यम् । धान्यप्रदानेन तुष्टिः । सस्यदानेन च तथा । इन्धनप्रदानेन दीप्ताग्निर्भवति । सङ्घामे व्हाइवज्जयमा-मोति । आसनदानेन स्थानम् । हाण्यादानेन भार्य्याम् । उपानहप्रदानेनाऽइवतरीयुतं स्थम् । छत्रप्रदानेन अग्पर्याम् । तालधुन्तचामरप्रदानेनाऽदुःखिल्वम् । पुष्पप्रदानेन अग्मान् भवति । अनुलेपनदानेन कीर्तिमान् भवति । <sup>क्ष</sup>ूपप्रदा-नादूर्ध्वगतिर्भवति ।

यमः

देवतापुष्पदानेन जायते श्रीसमन्वितः । ऊर्घ्वा गतिमवाप्रोति यश्च धूपप्रदो नरः ॥ लोके प्रकाशो भवति चक्षुष्मानपि दीपतः । गन्धौषधमथाभ्यङ्गं माक्षिकं लवणं तथा<sup>®</sup> ॥ यः प्रयच्छति विप्राय सौभाग्यं स तु विन्दति ॥

1 देना. p. 159

2 Ibid, सजय

8 हेमा. p. 259 reads क्षेत्रप्रदानेन

4 Ibid, ज्यायान for श्रीमान

5 Last clause omitted in 241.

6 देमा. p. 162

1 I. O., जयाधितम् ; Udsipur Ms. reads : अराविनम् 2 I. O., यस्रोवल

स्कन्दपुराणे सुगन्धद्यातिलाआऽपो रसैर्दिव्यैः समन्विताः । यः प्रयच्छति विप्रेभ्यस्तस्य दानफलं श्रृणु ॥ विमानं सूर्यसङ्काशमप्सरोगणसेवितम् । सोऽधिरुद्ध दिवं याति वरुणस्य सलोकताम् ॥ आजनं यः प्रयच्छेत्तु हैमं वनविभूषितम् । सोऽप्सरइशतसमाकीर्णे विमाने दिवि मोदते ॥ राजतं यः प्रयच्छेत्तु विप्रेभ्यो भाजनं शुभम् । स गन्धर्वपदं प्राप्य उर्वद्या सह मोदते ॥ ताम्रं यो भाजनं दयात् ब्राह्मणेभ्यो विद्येषतः । स भवेद्यक्षराजस्य <sup>2</sup>यक्षोबल्समन्वितः ॥ आसनं यः प्रयच्छेत्तु सम्वीतं ब्राह्मणाय वै ।

प्रपाश्च कार्या दानार्थं नित्यं तु द्विजसत्तम । सुक्तेऽप्यथ प्रदेयं तु पानीयं वै विद्योषतः ॥ निदाधकाले पानीयं यस्य तिष्ठत्यवाधितम्' । स दुर्गविषमं कुच्छूं न कदाचिदवाप्नुयात् ॥

पुष्पोपगन्धोऽथ फलोपगन्धो यः पादपं स्पर्शयते द्विजोऽञ । सस्त्रीसग्हद्वं बहुरत्नपूर्णं लभेदयं लोपगतं ग्रहं वै ॥

महाभारते

दानकाण्डे प्रकीणदानानि

1.23

583

## कृत्यकल्पतरो

स राज्यस्थानमाप्रोति सदा निर्मुक्तविज्वरः ॥

अइवं यस्तु प्रयच्छेत्तु हेमचित्रं सुलक्षणम् ।

स तेन कर्मणा दिव्यं गान्धर्व लोकमइनुते ॥

रथमइवं गजं दासीं कन्यां गृहमथाऽपि वा।

शिवादिदेवतागारे यतीनामाश्रमेषु च।

सर्वत्र शङ्करः साक्षाद्रसतीति विचिन्त्य च।

सततं दीपकान् दद्याच्छोत्रियाणां गृहे गृहे' ॥

अभ्यङ्गमिन्धनं नीरं शायनासनसेव च"।

दयाद्ववाहिकं चैव तमुद्दिय दिने दिने ॥

कायिनामन्नदानं तु तसुदिइय दिने दिने ।

कुर्वस्तत्पदमाप्तोति शिवसुद्दिय लीलया।

लीलपा क्षपयेदेहे शङ्कराय शरीरभाक् ॥

अथवा किं प्रखापेन यत्कित्रित् सुकृतं सुवि ॥

'क्षये' गुहे। 'तं' शङ्करम्। 'कायिनां' शरीरिणाम्।

1 These two ślokas are not found in ≹和. p. 164

अग्निहोत्रक्षये चैव तथैव च प्रतिश्रये ॥

भूमिं च यः प्रयच्छेत्तु स राजा सुवि जायते॥

'सम्वीतं' वस्तादिवेष्टितम् ।

'हेमचित्र' सुवर्णतिलकोपेतम् ।

कालिकापुराणे

2 देमा. p. 164

3 Ibid, वयाच बाहिक

189]

तानि देयानि देव्यास्तु कन्यकां योषितां सदा ॥ तद्भक्तेषु च विप्रेषु अपरेषु च नित्यद्याः । विप्रेषु प्राद्युषे वत्स देवी कामान् प्रयच्छति ॥ देशं नदो गयाशैलं गङ्गानर्भदपुष्करम् । वाराणसी कुरुक्षेत्रं प्रयागं जम्बुकेइवरम् ॥ केदारं भीमनादं च दण्डकं पुष्कराह्रयम् । सोमेइवरं महापुण्यं तथा चाऽमरकण्टकम् ॥ कालिज्जरं तथा विन्ध्यं यत्र वासो ग्रहस्य च<sup>2</sup> । द्रव्यं भूधेनुगोधान्यं तिलवस्त्रघृतादिकम्<sup>3</sup> ॥ विधिना चोपवासेन एकाज्ञो नक्तभोजनात् । द्युचिना भावपुतेन क्षान्त्या सत्यव्रतादिना ॥ अपि सर्षपमात्रस्य दातारं तारयेन्नृप । किं पुनर्विधिना वत्स देवीम्रुद्दिइय प्राव्युषि ॥

2 These six slokas are not found in Eut

कानि कानि च दानानि देयानि मुनिसत्तम । कानि पात्राणि देशो वा कालो द्रव्यं विधिश्च कः ॥ तान्यहं ओतुमिच्छामि कथयस्व प्रसादतः ॥

न्यायतो यान्यवाप्तानि ज्ञाकान्यपि नृपोत्तम ।

विचाधर उवाच

देवीपुराणे'

मनुरुवाच

1 देशा. p. 164

3 हेमा. 164

वानकाण्डे प्रकोणवानानि

[ 28

## **इत्यक**स्पतरी

विप्रेषु विप्रकन्यासु तिलाज्यं सम्प्रयच्छति । तस्य सा तुष्यते देवी अचिरेण नराधिप ॥

आदित्यपुराणे

सुगन्धिचित्रा भरणोपशोभितं यस्त्वासनं बेदबिदे प्रदयात्। ग्रामाधिपत्यं लभते स शीघं कुले महत्वं लभते समग्रम् ॥ वस्त्रवहिपदानेन ब्रह्मलोकं प्रपद्यते। धर्मशास्त्रप्रदातारः सत्रदानरताश्च ये'॥ तीर्थे तडागकूपादिनौकासेतुप्रदाश्च ये। स्कन्धेन तारपेयस्तु तृपातीनां जलप्रदः ॥ पकान्ददाति केदारान सफलांश्वेव पादपान् । षष्टिं कोटिसहस्राणि अर्बुदानां च वै जयम् ॥ कीडन्ति ते स्वर्गेलोके एतदुक्तं द्विजोत्तम । यहिं ये तु प्रयच्छन्ति नेत्रहीने सुदुर्बले ॥ तेषां तु विपुलः पन्धाः फलमूलोपशोभितः । निदाघकाले वर्षासु यच्छत्रं तु प्रयच्छति ॥ नाऽन्यः कश्चिन्मनोदाहः कदाचिदपि जायते। यो ददाति घटीपात्रं दान्तकां करकं तथा ॥ त्रपार्तस्य तथा धर्मे लभते शीतलं जलम् ।

- 1 देमा. p. 163 gives three slokas from this on.
- I. O., gives the clause : Udaipur Ms. and A. S. B. read, গণিগ সনিগাহইন,

नन्दिपुराणे

## अलङ्कारं तु यो दचाड्राह्मणाय सुसय वा।

1 These nine lines are omitted by ter

2 Rat. p. 164

8 Last quarter from L O.

प्रदानं सर्वदानेभ्यः दाकटस्य विद्राष्यते । एवमाह महाभागः शाण्डिल्यो भगवानृषिः ॥ उपानहौ प्रयत्नाद्यः ब्राह्मणेभ्यः प्रयच्छति । मर्दते कंटकान सर्वान् विषमान् सन्तरत्यपि ॥ शकटं सस्यसंयुक्तं दत्तं भवति चैव हि । 'कंटकान्' द्वेषिणः ।

योगिनां च दरिद्राणां ये तु वस्त्रप्रदा नराः ॥ तेषां दिव्यानि वस्त्राणि सुगन्धीनि सदूनि च । वाताश्चैव प्रवहन्ति सुगन्धाश्चाऽस्तोषमाः<sup>1</sup> ॥ अद्यं वा यदि वा युग्यं शोभने वाऽथ पादुके<sup>2</sup> । ददाति यः प्रदानं वै ब्राह्मणेभ्यः सुसंघतः ॥ तेषां दिव्यानि यानानि रथध्वजपताकिनः । दुष्टः पन्धा न चैवेह भविष्यति कथश्चन ॥ क्षौमजं वाऽथ कार्पासं पद्दसूत्रमधाऽपि वा । दयायज्ञोपवीतं च तं न हिंसन्ति वायसाः ॥ अन्नपानाइवगोवस्त्रशय्यादानानि वा पुनः<sup>3</sup> । प्रेतलोके प्रशस्तानि दानान्यष्टौ विशेषतः ॥

2 Not traceable

गोप्रदानेन तु स्वर्गं लमते निर्मेळं नरः । अर्वदानेन पुण्याई कन्यादानेन मङ्गलय् ॥ द्विजेभ्यः तर्पणं छरवा दरवा वस्त्राणि भष्ठितः । स्ववस्तु लमते स्वर्गं यत्र गरवा न शोचति ॥

1 I. O., gives this line and A. S. B. adds the following :

# ययदिष्टतमं लोके यचाऽन्यदपि तद्ग्रहे।

विष्णुः

यस्य यस्य भवेदथीं तस्य तस्य प्रदानतः । तृणकाष्ठसमेऽप्यर्थे गोप्रदानफलं लभेत् ॥

तथा योऽपि कश्चित्तृषात्तीनां जलपानं प्रयच्छति । स नित्यतुष्टो वसति स्वर्गे युगदातं नरः ॥ याज्ञवल्क्यः<sup>2</sup>

स गच्छेद्रारुणं लोकं नानाभरणभूषितः' ॥ जातः ष्टथिव्यां कालेन भवेद्वीपपतिर्नरः । यज्ञोपवीतदानेन सुरेभ्यो ब्राह्मणाय च ॥ भवेद्विप्रश्चतुर्वेदः द्युभविद्वाऽत्र संज्ञयः । उष्णीषदायी यो मत्यॉ जायते सुकुटोत्कटः ॥ विस्तीर्णराजवंदो तु सितवृत्तः सल्रक्ष्मवान् । यो गीतवाद्यं दखात्तु ब्राह्मणाय सुबुद्धिमान् ॥ स गन्धर्वपुरं गच्छेत् वसेत्तत्र युगत्रयम् ॥

**क्रत्यक**ल्पतरों

तत्तवृगुणवते देयं तदेवाऽक्षयमिच्छता ॥ नरसिंहपुराणे'

एकविंदात्यमी स्वर्गा निविष्टा मेरुमूर्द्धनि । अहिंसादानकत्तीरो यज्ञानां तपसां तथा ॥ एतेषु निवसन्ति स्म जनाः कोघविवर्जिताः ।

'एकविंदातिस्वर्गा'अनन्तरं वक्ष्यमाणा आनन्दप्रभृतयः

जलप्रवेशे चाऽऽनन्दं प्रमोदं वहिसाहसे । भृगुप्रपाते सौख्यं च रणं चैवाऽस्य निर्मलम् ॥ अनशनेन मृतो यः स्यात् स गच्छेत्तु त्रिविष्टपम्<sup>\*</sup> । कतुयाजी नाकप्रष्ठमग्निहोत्री च निर्वृतिम् ॥

'कतुयाजी' सोमयागकत्ती ।

तडागक्रूपकर्त्ता च लभते पौष्टिकं द्विजः । सुवर्णदायी सौभाग्यं लभते सुमहातपाः<sup>3</sup> ॥ शीतकाले महावर्ह्ति प्रज्वालयति यो नरः ।

1 देना. pp. 172-3, reproduce: even the prose explanations. नर. पु. (ed. Gopalanarayan.) ज. २०, रजो-27 ff.

> स्वर्गाव्येव द्विजश्रेष्ठ पूर्वश्वङ्घे समास्थिताः । एचविशानि स्वर्गा वे निविष्ठा मेरुमूर्खनि ॥

2 नर. g. p. 98 : अनाशके तु सैन्यासे चुतो मण्छेत्रिविष्टपम् 3 नर. g. p. 98 : सुवर्णदाया सौमाग्य लमन् स्वर्गतपः फलम्

## कृत्यकब्पतरी

सर्वसत्त्वहितार्थाय स स्वर्गं साप्सरं' लभेत्॥ हिरण्यगोप्रदानेन निरहङ्कारमाप्नुयात्। भूदानेन तु शुद्धेन लभते ज्ञान्तिकं पदम् ॥ गोप्रदानेन<sup>2</sup> स्वर्गं तु निर्मलं लभते नरः<sup>3</sup>। अइवदानेन पुण्याहं कन्यादानेन मङ्गलम् ॥ द्विज्येभ्यस्तर्पणं कृत्वा दत्वा वस्त्राणि ज्ञक्तितः । इवेतं तु लभते स्वर्गं यत्र गत्वा न ज्ञोचति<sup>4</sup> ॥ कपिलागोप्रदानेन परमार्थे महीयते<sup>5</sup> । एकान्नभोजी<sup>6</sup> यो मर्त्यों नक्तभोजी च नित्यदाः ॥ उपवासैस्त्रिरात्राचैः <sup>7</sup>आन्तः स्वर्गे सुखं लभेत् । 'एकान्नभोजी' एकभक्तवतः ।

## सरित्स्नायी जितकोधो ब्रह्मचारी रहबतः ॥

- 1 हेमा. p. 173, स्वर्ग साप्सरसं लभेत्
- 2 नर. पु. p. 98 रीप्यदानेन for गोप्रदानेन, which is preferable as गोदान comes later.
- 8 I. O. and इसा. p. 178
- 4 Three lines omitted by Udaipur Ms. and A. S. B.
- 5 at. 3, p. 98 has the following five lines after this :

गोव्यवस्य प्रदानेन लगै मन्मयमाप्तुयात् । माधमाचे सरित्स्नायौ तिलधेनुप्रदस्तया ॥ छत्रोपानह्वाता च स्वर्गं जात्युभयोभनम् । देवतायत्तने इत्वा द्विजग्रुश्रूषकस्तया ॥ तोर्थयात्रापरवेव स्वर्गराजे महोवते ।

- 6 Udaipur Ms. reads एकान्त
- 7 नर. g. p. 98 : शान्तः स्वर्ग हार्म लमेत्.

निर्मलं स्वर्गमाप्तोति तथा भूतहिते रतः । विद्यादानेन मेघावी निरहङ्कारमाप्नुयात् ॥ येन येन हि भावेन यद्यदानं प्रयच्छति । तत्तत्स्वर्गमवाप्तोति यद्यदिच्छति मानवः' ॥ यस्तु<sup>®</sup> सर्वाणि दानानि ब्राह्मणेभ्यः प्रयच्छति । सम्प्राप्य न निवर्तेत दिवं ज्ञान्तमनामयम् ॥

महाभारते

याज्यतः शिष्यतो वाऽपि कन्यया वा घनं सह । यद्यागच्छेद्यजेदद्यालैकोऽइनीयात् कथञ्चन ॥ ग्रहमावसतो द्यस्य नाऽन्यत्तीर्थं परिग्रहे । देवर्षिपितृगुर्वादीन् वृद्धातुरवुभुक्षितान्॥

'नान्यत्तीर्थ' मिति । वक्ष्यमाणदेवर्षिपितृगुर्वादिभ्यो नाञ्न्यत्प्रकुष्टं दान ( पात्र ) मिल्पर्थः । 'परिग्रहे' धनार्जने।

अन्तर्हिताभितृप्तानां यथादाक्ति बुभुक्षिताम् । द्रव्याणामपि द्राक्त्याऽपि देयमेषां कृतात्मनाम् ॥ अर्हतामनुरूपाणां नाऽदेयं ह्यस्ति किञ्चन<sup>3</sup> ।

1 S'loka omitted by RHI.

2 हेमा. p. 174; नर. g. p. 98 : gives three lines before संप्राप्य न निवर्तेत :

> चरवारि अतिदानानि कन्या गौर्भूः सरस्वतौ । नरकादुद्धरन्त्येते जपवाहनदोहनात्. ॥ बस्तु सर्वाणि दानानि आझपेभ्वः प्रयच्छति ।

3 km. p. 11

#### कृत्यकब्पतरी

उचैःश्रवसमप्यइवं प्रापणीयं सतां विदुः ॥ अनुनीय यथाकामं सत्यसन्धो महावतः । स्वैः प्राणैर्त्राह्मणः प्राणान् परित्राय दिवं गतः ॥ रत्तिदेवश्व सांकृत्यो वसिष्ठाय महात्मने । अपः प्रदाय ज्ञीताश्च नाकग्रष्ठमितो गतः ॥ आत्रेयचन्द्रदमयोरईतोर्विविधं धनम्' । दत्वा लोकान्ययौ धीमाननन्तान् स महीपतिः ॥ शिविरौज्ञीनरॉर्डगानि पुत्रं च प्रियमौरसम् । त्राह्मणार्थसुपाकृत्य नाकप्रष्ठसुपागतः ॥ प्रतर्दनः काज्ञिपतिः प्रदाय नयने स्वके । ब्राह्मणायाडतुलां कीर्तिमिइ चाडमुत्र चाड्युते ॥ दिव्यं सुष्टज्ञलाकं तु सौवर्णं परमर्द्धि तत् । छत्रं देवसुधो दत्वा सराष्ट्रोडभ्यपतदिवम् ॥

'स्ष्ट्रालाक' उज्वलपञ्चरम्<sup>2</sup>।

संकृतिश्च तथाऽऽत्रेयः शिष्येभ्यो ब्रह्म निर्शुणम् । उपदिइय महातेजा गतो लोकाननुत्तमान् ॥ अम्बरीषो गवीर्दत्वा ब्राह्मणेभ्यः प्रतापवान् । अर्बुदानि दशैकं च सराष्ट्रोऽभ्यपतदिवम् ॥ सावित्री कुण्डले दिब्ये शरीरं जनमेजयः<sup>3</sup> ।

- 1 हेमा. p. II, विधिवदने
- 2 Comment reproduced by Err. p. 11
- 8 देमा. p. 12 interpolates here रम्यमावर्त्य चैव दत्त्वाऽम् जोक-मारियतः ।

29 ]

[ 23

त्राह्मणार्थे परित्यज्य जन्मतुर्छोकमुत्तमम् ॥ सर्वरतं वृषादभौं युवनाइवः प्रियाः स्त्रियः। रम्यमावसथं चैव दत्वा स्वर्लोकमास्थितः ॥ निमी राष्ट्रं च वैदेहो जामदग्न्यो वसुन्धराम् । ब्राह्मणेभ्यो ददौ चाऽपि पराओवीं सपत्तनाम् ॥ अवर्षति च पर्जन्ये सर्वभूतानि चाऽसकृत् । वसिष्ठो जीवयामास प्रजापतिरिव प्रजाः'॥ कवन्धमस्य पुत्रस्तु मरुत्तो नृपतिस्तथा। कन्यामङ्गिरसे दत्वा दिबमाद्य जगाम ह ॥ ब्रह्मदत्तस्य पत्रास्यो राजा बुद्धिमतां घरः। निधिं राङ्कं द्विजातिभ्यो दत्वा लोकानवाप्तवान् ॥ राजा मित्रसहआऽपि<sup>2</sup> वसिष्ठाय महात्मने । मदयन्तीं प्रियां दत्वा तया सह दिवं गतः ॥ सहस्रजिच राजर्षिः प्राणानिष्टान् महायशाः । त्राह्मणार्थे परित्यच्य गतो लोकाननुत्तमान् ॥ सर्वकामैश्च सम्पूर्णं दत्वा वेइम हिरण्मयम्। मुकुन्ताय' गतः स्वर्गं दातशुम्नो महामतिः ॥ नाम्ना च चुतिमान्नाम शाल्बराजः प्रतापवान् । दत्वा राज्यस्चीकाय गतो लोकाननुत्तमान् ॥ मदिराइबश्च राजर्षिर्दत्वा कन्यां सुमध्यमाम् ।

1 देसाई does not give the following five lines.

2 देश. p. 12, शित्रसहस्रथ

8 Ibid, मुत्रलाय

### **कृत्यक**स्पतरी

189

सुवर्णहस्ताय गतो लोकान् देवैरभिष्ठुतान् ॥ लोमपादश्च राजर्षिः ज्ञान्तां' दत्वा सुतां प्रभुः । कष्यश्रङ्गाय विपुलैः सबैंः कामैरयुज्यत ॥ दत्वा ज्ञातसहस्रं तु गवां राजा प्रसेनजित् । सवत्सानां महातेजा गतो लोकाननुत्तमान् ॥ एते चाऽन्ये च बहवो दानेन तपसा सह । महात्मानो गताः स्वर्ग ज्ञिष्टात्मानो जितेन्द्रियाः ॥ तेषां प्रतिष्ठिता कीर्तिर्यावत्तिष्ठति मेदिनी । दानयज्ञप्रजासगैरिके हि दिवमाप्नुयुः ॥

तथा

वस्ताभरणदातारो भक्तपानान्नदास्तथा<sup>°</sup> । कुटुम्बानां च दातारः<sup>3</sup> पुरुषाः खर्णगामिनः ॥ सहस्रपरिचेष्टारः तथैव च सहस्रवाः । दातारअ<sup>4</sup> सहस्राणां ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ सुवर्णस्य च दातारो गवां च भरतर्षभ । यानानां च प्रदातारस्ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ वैवाहिकानां प्रैषाणां दीनानां च युधिष्ठिर । दातारो बाससां चैव पुरुषाः स्वर्गगामिनः ॥

1 हेमा. p. 12, स तौ

2 En. p. 171 .

3 Ibid, कडुम्बामप्रदासार:

4 Ibid, त्रातारब

5.08

56]

भयाच्छापात्तथा' बाधादारिझ्याद्व्याधिधर्षणात् । यत्कृते प्रतिमुत्रेत ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ विद्यारावसथोचानकूपारामसभाप्रदाः । प्रपाणां चैव कर्तारस्ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ शुश्रूषाभिस्तपोभिश्च <sup>2</sup>ततमादाय भारत । ये प्रतिग्रहनिस्सेहाः ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ सर्वदिंसानिवृत्ताश्च नराः सर्वसहाश्च ये । सर्वदिंसानिवृत्ताश्च नराः सर्वसहाश्च ये । सर्वदस्याऽऽश्रयभूताश्च ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ आख्याश्च बलबन्तश्च यौवनस्थाश्च भारत । ये वै जितेन्द्रिया धीरास्ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ उपकारिषु सस्नेहा सदवः स्नेहवत्सलाः । स्वायाधाः स्वप्रसाधाश्च पुरुषाः स्वर्गगामिनः ॥

इति औलक्ष्मीधरविरचिते कृत्यकल्पतरौ दानकाण्डे प्रकीर्णकदानानि<sup>3</sup>।

1 हेमा p. 173, मवेत्पातात्तवचा 2 Ibid, इन 3 I. O.

Ibid, p. 911, प्रतिवयाथ and अध्यप्रदान for अनुप्रदानम
 ईमा. p. 915

1 देना. p. 911

2 Ibid, p. 917

तडागक्रूपकर्त्तारो मुच्यन्ते ते तृषाभयात् ॥ 'तीर्थशौचरताः' जळावतरणमार्गसंस्कर्तारः ।

सेतुवन्धरता ये च तीर्थे शौचरताश्च थे।

आदित्यपुराणे\*

तत्र यमः'

गैलोके गतिस्तस्य नाऽत्र कार्या विचारण येषां तडागानि द्युभाः प्रपाश्च आरामकूपाश्च प्रतिष्ठिताश्च<sup>३</sup> । अनुप्रदानं मधुरा च वाणी तेषामयं चैव परश्च लोकः ॥

कूपारामप्रपाकारी तथा बृक्षावरोपकः । कन्याप्रदः सेतुकारी स्वर्गमाप्नेात्यसंशयः ॥ तडागे यस्य पानीयं सततं खऌ तिष्ठति । स्वर्गेलोके गतिस्तस्य नाऽत्र कार्या विचारणा<sup>2</sup> ॥

# अथ कूपवापीतडागविधिः

विष्णुः

20]

अथ कुपकर्त्तुः

तत्प्रवृत्ते तु पानीये दुष्कृतार्थं विनइयति । तडागकुझित्यतृप्तो बारुणं लोकमइनुते ॥ जलपदः सदा तृप्तो भवति ।

'तत्मवृत्ते' तस्मात् कूपात् मवृत्ते ।

<sup>2</sup>बुक्षारोपयितुर्बुक्षाः परलोके पुत्रा भवन्ति । बुक्षप्र-दस्य बृक्षाः "प्रसूनैर्देवान् प्रीणयन्ति । फलैआऽतिधीन् , छाययाऽभ्यागतान् । देवे वर्षत्युदकेन पितृन् "सेतुकृत् स्वर्गमाझोति ।

तथा"

कूपारामतडागेषु देवतायतनेषु च।

पुनस्संस्कारकत्तीं च लभते मोलिकं फलम् ॥

नन्विपुराणे

यो वापीमथवा कूपं देशे तोयविवर्जिते । खानयेत् स नरो याति स्वर्गे प्रेत्य इातं समाः ॥ देवेरेकत्वमतुलं तृष्णाध्वद्वजितस्तथा।

1 देश. p. 915

2 Eur. p. 988

5 gan. p. 915 6 देमा. p. 915

4 देमा. p. 936 omits this clause.

3 Ibid, suft:; Udaipur Ms. reads suft:

## कृत्यकल्पतरी

तडागकत्ती बसति स्वर्गे युगचतुष्टयम् ॥ यत्र विप्रोऽथ गौरेका पायिनी सलिलं कचित्। तडागं ताइशं कृत्वा स्वर्गे दशयुगान् वसेत् ॥ तथा'

यो वापीमझिसाक्ष्येण विधिवत् प्रतिपादयेत् । कोणेषूदककुम्भस्थान् समुद्रानर्च्यं अद्यया ॥ चतुरअतुरन्ता तु तेम दत्ता मही भवेत्। तत्सन्निधौ द्विजानच्ये विधिवत् पान मोजनैः ॥ स याति वारुणं लोकं दिव्यकामसमन्वितम् । वाप्यास्तीरे च यः कुर्यात् सच्छायं तरुपुत्रकम् ॥ तरुदानाद्दशगुणं वापीदानाचतुर्गुणम् । संयोगदानेन फलं लभते पुरुषः स वै ॥

स्कन्दपुराणे<sup>2</sup>

'अवरो'ऽत्र कृपः।

3 A. S. B., द्यात, सुनाक्रणेभ्यः 4 हेमा. p. 915, पितृंस्तरेत पन्धाराणं

1 Rat. p. 917 2 RAT. p. 915

अवटं यो नरः कुर्यादपां पूर्णं सुझोभनम् । दद्याच<sup>3</sup> ब्राह्मणेभ्यस्तं भोजयित्वा यथाविधि ॥ अष्टाभिः सुविचित्राभिः पतकाभिरलङ्कतम् । पितृंस्तारयते पश्चात्तं दत्वा तु नरोत्तमः ॥ यात्यप्सरस्सुगीतेन वरुणस्य सलोकताम् ॥

दानकाएडे कृपचापीतडागविधिः

पुराणेध्वितिहासेषु पव्यते राजसत्तम' । प्राप्य पक्षं शुभं शुद्धं अतीते चोत्तरायणे<sup>2</sup> ॥ पुण्येऽहि विधैः कथिते कृत्वा ब्राह्मणवाचनम्। प्रागुदक्प्रवणे देशे तडागस्य समीपतः ॥ चतुईस्तां शुभां वेदिं चतुरसां चतुर्मुखीम् । तथा षोडदाहस्तस्स्यान्मण्डपश्च चतुर्मुखः ॥ वेचाश्च परितो गत्तांऽरविमात्रा त्रिमेखला । नव सप्ताऽथवा पत्र <sup>३</sup>योनिर्वका नृपात्मज ॥ वितस्तिमात्रा योनिः स्यात् पर्सप्ताङ्कलविस्तृता । गत्तांश्व तन्न सप्त^ स्युस्त्रिपर्वोच्छितमेखलाः ॥ सर्वतः सर्ववर्णाः स्युः पताकाध्वजसंयुताः । अइवत्थोदुम्बरश्रक्षवटद्याखाकृतानि तु ॥ मण्डपस्य प्रतिदिशं द्वाराण्येतानि कार्यत्। शुभास्तत्राऽष्ट होतारो द्वारपालास्तथाऽष्ट वै ॥ अष्टौ तु जापकाः कार्या ब्राह्मणा वेदपारगाः। सर्वेळक्षणसम्पूर्णां मन्त्रवन्तो जितेन्द्रियाः ॥

1 Supplied by I. O.

2 देना p. 926: I. O. and देना. correct the last quarter.

3 हमा. p. 927, योनिर्वक्तात.

4 हेमा. p. 927, सम्तास्त्युः

5 देमा. p. 927, र्थपनाः

20 ]

मत्स्यपुराणे

मत्स्य उवाच

#### **क्रत्यक**स्पतरी

कुल्ब्झीलसमायुक्ताः स्थापकास्स्युर्द्विजोत्तमाः ॥

गत्तांदिपरिमाणं, ऋत्विजां च सर्वेळक्षणानि, तुलापु-रुषेऽभिहितानि' । 'स्थापकाः' आचार्याः ।

प्रतिगत्तें तु कलद्दााः यज्ञोपकरणानि च<sup>\*</sup> । व्यजनं चाऽऽसनं शुद्धं ताव्रपात्रे सुविस्तरे<sup>\*</sup> ॥ ततस्त्वनेकवर्णाः स्युर्वलपः प्रतिदैवतम् । आचार्यः प्रक्षिपेदूसूमौ अभिमन्त्र्य विचक्षणः ॥ त्र्यरत्निमात्रो यूपः स्यात् क्षीरवृक्षविनिर्मितः । यजमानप्रमाणो वा संस्थाप्यो भूतिमिच्छता ॥ हेमालङ्कारिणः कार्याः पश्चर्विद्यतिक्वत्विजः । कुण्डलानि च हैमानि केयूरकटकानि च ॥

- 1 See infra p. 51
- 2 हेमा. p. 927 (वास्तुप्ज) हेमा. comments as follows: पुण्येऽकि ग्रमलमादी ब्राह्मणानां वाचनं परिभाषायां इष्टम्यम् । तजोत्सर्गपूर्वदिवसे 'श्वरतदागम्कुत्सर्गं करिष्ण्य' इति निहितसङ्कल्पो यज-मानो ग्रद्धिशादनाभ्युदयिकं विधाय ब्राह्मणवाचनं द्वर्थात् । वास्तुपू-जा चाऽत्र कर्तव्या । यतस्तदफरणे मत्स्वपुराधे दोषः श्रूयते—'वास्तु-पूजामऊर्नाणोऽतथ्याहारो मविष्यति' इति । तत्प्रचारस्तु ग्रहदाने दर्शि-तः । इत्तादिलक्षणमुक्तं परिभाषायाम् । 'गर्त्ताः' क्रण्डानि । तानि च चतसपु दिख्र चत्थारि, ऐसान्यां पश्चममाचार्यकृण्डमिति पञ्च कुर्यात् । पता-व्यत्यपु दिख्र चत्थारि, ऐसान्यां पश्चममाचार्यकृण्डमिति पञ्च कुर्यात् । पता-व्यत्यपु दिख्र चत्थारि, ऐसान्यां पश्चममाचार्यकृण्डमिति पञ्च कुर्यात् । पता-वास्तु प्राच्यायिप्रदक्षिणदिग्विदिखु पीतरक्तनीलाजननिभद्यहरुक्रण्याहरितसर्व-वर्याः कार्याः । व्यतस्तु किहिणीयालालक्षृतः । आचार्यप्रमुक्तान्य पश्चविश्वतित्राह्मणान् 'अमुक्तेरसर्गयन्नेनाऽहं यक्ष्ये, तत्र मे त्यन्ततिन्मव' इत्यादि इत्या मधुपर्केणाऽच्येष्ट् ।
- 3 Ibid, gart

## दानकाण्डे कृपवापीतडागविधिः

तथाङ्गुलीपवित्राणि वासांसि विविधानि च । दक्षयेच समं सर्वानाचार्यं द्विग्रणं पुनः ॥ दद्याच्छयनसंयुक्तमात्मनआऽपि यत् प्रियम् । सौवर्णौं कूर्ममकरौ राजतौ मत्स्यडुण्डुभौ ॥ ताम्रौ कुलीरमण्डूकौ वायसः शिंह्यमारकः । पुबमासाद्य तान् सर्वानादावेव विज्ञाम्पते ॥

'आदी' प्रथमम् ।

शुक्तमाल्याम्बरघरः शुक्लगन्धानुलेपनः । सवौँषध्युदकस्तानस्तापितो वेदपुङ्गवैः ॥ यजमानः सपत्नीकः पुत्रपौत्रसमन्वितः । पश्चिमं द्वारमाश्रित्य प्रविद्योद्यागमण्डपम् ॥ ततो मङ्गलद्दाब्देन भेरीर्णा निःस्वनेन च' । रजसा मण्डलं कुर्यात् पञ्चवर्णेन तत्ववित् ॥ षोडद्दाारं ततश्चकं पद्मगर्भं चतुर्मुखम् ।

1 हमा. p. 928 comments thus: 'प्रतिगर्ते त्यादि । प्रतिकृण्ड-मासनद्वर्थ ताजपात्रद्वर्थ विष्ठरद्वयं व्यक्षनं वर्त्त स्रुवः सत्रचन्दनादिमू-षितं पवरझगर्भं करुषां च स्थापयेत् । 'वज्ञोपकरणानि' पवित्रं पवि-त्रच्छेदनप्रोक्षणीपात्रप्रणीतापात्रस्थाळांस्नुम्खुवेष्मावर्हिस्समिवाज्यप्रस्रतीनि तथा स्थापविष्यमाणदेवतार्थं वलीन् नानावर्णगन्धधूपदीपमाल्यानि झीरस्क्षनिर्मितं यूपं चोपकल्पयेत् । तं च यूपं देवतायलिहरणानन्तरं पूर्वकुण्डात् प्राच्यां दिशि दर्भानस्रतानि चाऽवटे प्रक्षिप्य निखनेत् । 'द्धण्डुमो' राजिलः । 'कुलीरः' कर्कटरुः । इर्मादीव्य पथरत्नगर्भीयां सुवर्णपाच्यां निश्चिप्य स्थापयेत् । एवमन्यदपि प्रक्रतोपयोगि कर्मारम्भात् पूर्वमेवा-ऽऽसादयेत् । सर्वीपच्यः परिशायायां दर्शिताः ।

#### कृत्यकल्पतरा

चतुरस्नं च परितो वृत्तं मध्ये सुशोभनम् ॥ वेद्याओपरि तत्कृत्वा ग्रहान् लोकपतींस्तथा । विन्यसेन्मन्त्रतः सर्वान् प्रतिदिक्षु विचक्षणः ॥ झपादीन् स्थापयेन्मध्ये वारुणं मन्त्रमाश्रितः । ब्रह्माणं च शिवं विष्णुं तत्रैव स्थापयेद्वुधः ॥

'झपादीन्' मकरादीन् ।

विनायकं च विन्यस्य कमलामम्बिकां तथा । शान्स्यर्थं सर्वलोकानां च्तग्रामं न्यसेत्ततः ॥ पुष्पभक्ष्यफलैर्युक्तमेवं कृत्वाऽधिवासयेत् । कुम्भांश्च रत्नगर्भास्तान् वासोभिरभिवेष्ट्य च ॥ पुष्पगन्धेरलङ्कृत्य द्वारपालान् समन्ततः । पठघ्वामिति' तान् व्यादाचार्यस्त्वभिष्ठजयेत् ॥ बहुचौ पूर्वतः स्थाप्यौ दक्षिणेन यज्जविंदौ । सामगौ पश्चिमे स्थाप्यौ उत्तरेण त्वधविंणौ<sup>2</sup> ॥ उदङ्मुखो दक्षिणतो यजमान उपाविशेत्<sup>3</sup> । यजघ्वमिति तान् व्र्याद्वोतृकान् पुनरेव च ॥ उत्कृष्टमन्त्रजप्येन तिष्ठध्वमिति जापकान् । एवमादिश्य तान् सर्वान् प्रयुज्याऽग्निं स मन्त्रवित् ॥ जहुयाद्वारुणैर्मन्त्रैराज्यं च समिधस्तथा ।

- 1 I.O., यजव्य
- 2 L O., अधर्वणी
- 3 देमा. p. 929

ब्रहेभ्यो विधिवद्धुत्वा तथेन्द्रायेइवराय च। मरुद्भ्यो लोकपालेभ्यो विधिवद्विइवकर्मणे'॥ रात्रिसूक्तं च रौद्रं च पावमानं सुमङ्गलम्। जपेरन् पौरुषं सूक्तं पूर्वतो <sup>°</sup>वह्रुचाः प्रथक्॥

'रात्रिसूक्तं' "रात्री व्यख्यदायती" इति । 'रौद्रसूक्तं' "इमा रुद्राये"त्यादि । 'पावमानं' "नृपे"त्यादि(?) । 'सुम-ङ्गलं सूक्तं' "कनिकदज्जनुष" मित्यादि । 'पौरुषं' "सहस्र-इार्षे"त्यादि ।

शाकं रौद्रं च सौम्यं च कौष्माण्डं जातवेदसम् । सौरसूक्तं जपेरंस्ते दक्षिणेन यजुर्विदः ॥

'इाकं सूक्ते' "इन्द्रं वो विञ्चतस्परी"त्यनुवाके "हुवे नु-राक"भिति राकलिङ्गकम् । 'रौद्रं सूक्तं' "इमा ख्दाय स्थि-रधन्वन" इति षड्चः । 'सौम्पं सूक्तं' "सोमो घेनु"मिति षड्चः । 'कौष्माण्डसूक्तं' "यदेवा देवहेडनमि"ति च-त्वारोऽनुवाकाः । 'जातवेदसं सूक्तं' "यस्त्वा छदा कीरिणे" त्यनुवाकः । 'सौरसूक्तं' "सूर्यो देवी"मिति षड्चः । एतानि सूक्तानि तैत्तिरीयाणां प्रसिद्धानि<sup>3</sup> ।

वैराजं पौरुषं सूक्तं सौपर्णं ख्द्रसंहितम् । द्यौदावं पञ्चनिधनं गायत्रं ज्येष्ठसाम च ॥

1 देना. p. 980

2 देसा. p. 930, जुहुवाद

3 Reproduced verbatim by Eur. p. 930

## कृत्यकरूपतरो

[ 20

बामदेव्यं बृहत् सौम्पं रौरवं सरथन्तरम् । गवांव्रतं विकर्णं च रक्षोव्नं च यशस्तथा ॥ गायन्ति सामगा राजन् पश्चिमद्वारमाश्रिताः ।

'वैराजं' "पिवा सेाममिन्द्रे"ति प्रसिद्धम् । 'पौरुषं सूक्तं' "सइस्रशीर्षे"त्यत्रोत्पन्नम् । 'सौपर्णानि' "उद्वेद बिश्चतामय"सित्यन्न त्रीणि सामानि । 'रुद्रसंदिता' "सो-मो राजान"सित्यादि प्रसिद्धा । 'शैशावं' "उचा ते जात-मन्घस" इति । 'पञ्चनिधनं वामदेव्यं' "कया नश्चित्रे"ति प्रसिद्धम् । 'गायन्नं' "तत्सवितुरि"त्यादि । 'ज्येष्ठसाम'त्री-णि आज्यदोहानि । 'वामदेव्यं' ग्रामगेयम् । 'वृहत्' "त्वा-मिद्धि हवामह्" इति प्रसिद्धम् । 'सौम्यं' "सोमवर्त सन्ते प्रयांसी"ति । 'रीरवं' "पुनानः सोमे"त्यन्न प्रसिद्धम् । 'रय-न्तरं' "अभि त्वा शूर नोनुम" इत्यन्न प्रसिद्धम् । 'गवांवर्त' "तेमन्वतप्रथम"मिति द्वे सामनी । 'विकर्णं' "विभ्राडि"-त्यन्न प्रसिद्धम् । 'रक्षोन्नं' "अन्नेर्युक्तादी"त्यादि । 'यद्याः' "वहादिन्द्राये" त्यन्न प्रसिद्धम् ॥

आधर्वणाश्चोत्तरतः शास्तिकं पौष्टिकं तथा । जपेरन्मनसा देवमाश्रिता वरुणं प्रश्चम् ॥ पूर्वेद्युरभितो रात्रावैवं कृत्वाऽधिवासनम् । स्टदमादाय<sup>°</sup> कुम्भेषु प्रक्षिपेचत्वरात्तथा ॥ रोचनां च ससिदार्थान् गन्धान् गुग्गुऌमेव च ।

1 Reproduced verbatim by Im. p. 931

2 हेमा. p. 981, गर्मानीय कुन्देषु

1 हेमा. p. 981, चूतस्य पत्रवाः

एवं क्षपां समुद्राह्य विधियुक्तेन कर्मणा ॥ ततः प्रभाते विमले सञ्जातेऽथ शतं गवाम्। त्राह्मणेभ्यः प्रदातव्यमष्टषष्ठ्यऽथवा पुनः ॥ पत्राराद्वाऽथ पद्त्रिंशत् पत्रविंशति वा पुनः। ततः साम्यत्सरैः प्रोक्ते शुद्धे उन्ने सुशोभने ॥ वेदशब्दैः सगान्धवेवीर्थेइच विविधैः शुभैः । कनकालङ्कतां तत्र कृत्वा गामवतारयेत्॥ सामगाय च सा देया बाह्मणाय विज्ञाम्पते। पात्रीमादाय सौवर्णी पत्ररत्नसमन्विताम् ॥ ततो निक्षिप्य मकरं मत्स्यादीन् तांश्च सर्वदाः। धृतां चतुर्भिविंपैस्तु वेदवेदाङ्गपारगैः ॥ महानदीजलोपेतां दध्यक्षतविभूषिताम् । उत्तराभिमुखो न्युब्जं जलमध्ये तु कारयेत्॥ आधर्वणेन साम्रा च "पुनर्मा"मित्यूचेन च। "आपो हिष्ठे"ति मन्त्रेण क्षिप्त्वाऽऽगत्य च मण्डपम् ॥

'বগ্রসঙ্গাং'

गजाइवरथवर्ल्मीकसङ्गमहृदगोकुलात् ॥ स्नपनं तस्य कर्तव्यं पश्चभङ्गसमन्वितैः । पूर्तकर्तुर्महामन्त्रैरेवं कृत्वा विधानतः ॥

अइवत्थोतुम्बरश्रक्षवटवेतसपल्ळबाः'।

दानकाण्डे कुपवापीतडागविधिः

20]

'आथर्वणं साम' "शशो देवीरभिष्ठय" इत्यन्न प्रसिद्ध-मरण्ये गेयम्।

तथा

पूजयित्वा सदस्यांस्तु वर्लि दचात् समन्ततः । पुनर्दिनानि होतव्यं चत्वारि मुनिसत्तमाः ॥ चतुर्थीकर्म कर्तव्यं देया तत्राऽपि इाक्तितः । दक्षिणा राजशाहूल वरुणं संस्मरंस्ततः ॥ कृत्वा तु यज्ञपात्राणि यज्ञोपकरणानि च। ऋत्विग्भ्यस्तु समं दत्वा मण्डपं विभजेत् पुनः ॥ हैमपार्जी' च इार्यां च स्थापकाय निवेदयेत्। ततः सहस्रं विमाणामधवाऽष्टशतं तथा ॥ भोजयेच यथाशकत्या पञ्चाशत्राऽथ विंशतिम् । एवमेव पुराणेषु तडागविधिरूच्यते ॥ कूपवापीषु सर्वासु तथा पुष्करिणीषु च। एष एव विधिईष्टः प्रतिष्ठासु तथैव च ॥ मन्त्रतस्तु विशेषः स्यात् <sup>2</sup>प्रासादोद्यानभूमिषु। अयं त्वराक्तावर्द्धन विधिईष्ठः स्वयंभुवा॥ स्वल्पेष्वेकाग्निवत् कार्यो वित्तज्ञाव्याहते नृभिः ।

- I. O., हैमपानी and मेच्यां for घच्यां ; the two sets are wrongly joined.
- 2 I. O., आरानोबान
- 8 हमा. p. 933, खर्च च दाकावधेन
  - 4 I. O., शाठ्यादिवर्जनेः

205

प्राष्ट्रद्काले स्थितं तोयमग्निष्टोमसमं स्मृतम् ॥ शरत्कालस्थितं यत्स्यात् तदुक्तफलदायकम् । बाजपेयातिरात्राभ्यां हेमन्तशिशिरस्थितम् ॥ अइवमेधसमं प्राहुर्वसन्तसमये स्थितम् । ग्रीष्मे च यत्स्थितं तोयं राजस्याद्विशिष्यते ॥

> एतान्महाराज विद्योषधर्मान् करोति उर्व्यामथ द्युद्रवुद्धिः । स याति ख्दालयमाद्यु पूतः कल्पाननेकान् दिवि मोदते च ॥ अनेकलोकान्' समइस्तपादान् सुक्त्वा परार्द्वद्वयमङ्गनाभिः । सहैव विष्णोः परमं पदं यत् प्राप्तोति तद्यागरतेन भूयः<sup>2</sup> ॥

बहुचगृह्यपरिशिष्ठे

अथाऽतो वारुणविधिं वापीयईं व्याख्यास्यामः । पुण्ये तिथिकरणे द्युभे नक्षत्रे प्राचीं दिशमास्थाय प्राक्प्र-वणे उदक्प्रवणे वा उदकसमीपेऽग्निमुपसमाधाय वारुणं चरुं अपयित्वा, आज्यभागान्तं कृत्वा, चतस् आज्या-हुतीर्ज्जहुयात् "समुद्रज्येष्ठा" इति प्रत्यूचम् । ततो हविषा-ऽष्ठाहुतीर्ज्जहुयात् "तत्त्वा यामि ब्रह्मणा वन्दमानः" इति

1 हेमा. p. 983, अनेन खोकांब समस्त

2 Ibid, तयोगवडेन

3 देमा. p. 936; उत्सर्गमयुच ( ed. Gujarathi Press) p. 3

पञ्च। "त्वन्नो अग्ने वरुणस्य विद्वानि"ति द्रे। "इमं मे वरुण श्रुधी"ति च स्विष्टकृतं नवमम्। नव वै प्राणाः प्राणा वै आपः तस्मादापो नवभिर्छुहोति। मार्जनान्ते घेनुमवतारयेत्। अवतीर्यमाणामनुमन्त्रयेत्।

> 'इदं सलिलं पवित्रं क्रुरुष्व शुद्धाः पूता अम्रतास्सन्तु नित्यम् । भावयन्तो सर्वतीर्थाभिषिक्तं लोकाल्लोकं तरते तीर्यते च'॥

इत्यनेन पुच्छाग्रे यजमानः स्वयं लग्नः आचार्यणाऽ-न्वारव्ध उत्तीर्य "आपो अस्मान्मातरः शुन्धयन्त्व"त्य-नयाऽपराजितायां दिइयुत्थापयेत् "सूयवसा हि भगवती भवतीह भूया" इति । यदि सा हिङ्करोति "हिङ्कण्वती वसुमती वसूनामि"ति जपेत् । तां सचेलकण्ठां काञ्चन-श्वर्ङ्गां ताम्रप्रष्ठीं वृषप्रजां रौष्यखरां कांस्योपदोहां विप्राय सामगाय दद्यात् इतरां वा । शक्त्या दक्षिणा आचा-यांय देया । तत उत्सर्गं कुर्यात् । "देवपितृमनुष्याः प्रीयन्ता"मिति उत्सजेत् इत्याह <u>शौनकः</u> । यजमानो ब्राह्मणान् भोजयित्वा स्वस्त्ययनं वाचयेत् ।

इति कूपवापतिडागविधिः॥

अथ दारीबन्धः

देवीपुराणे'

**ब्रह्मोवाच** 

देव्यः शस्ताः सुरश्रेष्ठ सर्वकामपसाधिकाः । तासां समुपभोगार्थं जलुपात्राणि कारयेत् ॥ द्वारीवन्धादिकाः शक्र "कूपशाव्यन्तकाः शुभाः । ततः<sup>3</sup> खातं तडागं तु विपाली "विइवकी मता ॥ शोभाव्या दीर्धिका प्रोक्ता चतुरस्रा तु वापिका । कूपाः पादविद्दीनाश्च सपादास्तोरणान्विताः ॥ संकमा बन्धवरणा सरन्ती मातृका मता<sup>5</sup> । गिरेरन्तर्गता द्वारी सस्कोटं इरकं तथा ॥ चक्रमर्दः सचलको द्यर्गला चेति चाऽन्तिमा । वज्रनागमधोगामी न सिध्यन्ति कदाचन ॥ हेलात्मा च तथा चक्रं सुखसाध्या प्रकीर्तिता । उत्तमाधममध्याश्च स्वल्पबद्धा सुखग्रहा ॥ देर्घ्योच्चवन्धगाथा तु साऽधमा परिकीर्तिता । श्वतसाहस्वपर्यन्ता द्विदण्डाष्टद्विदण्डिका ॥

1 हेसा. pp 919-924 ff

2 हेना. p. 919, पुष्करिज्यन्तकाः

S Ibid, arand

4 Ibid, पौषिकी

5 Ibid, शक साबन्धकरणा झिरन्ती झिण्डिका मता

#### कृत्यकल्पतरो

द्वारी अष्ठाऽधमा तात बहुवन्धा च या भवेत् । सिकतापङ्कसच्छिद्रां सप्रजां परिवर्जयेत् ॥ गुभाई दीर्घविस्तारं मित्वा बन्धं समाचरेत्। त्रिपत्राष्टकपर्यन्तः अष्ठो बन्धः प्रकीर्तितः ॥ शतद्वयं ग्रुभा पाली कराणां सप्तधाऽधमा। विस्तारः कथितः शास्त्रे पालीवन्धस्य पण्डितैः॥ माकारकटनलिकापुटकाष्ट्रष्ठसञ्चयम् । ष्टमग्रे' भवेद्रन्धमर्द्धचन्द्रं सकम्बलम् ॥ भुजिह्ना ललने राकमास्थानं तोयसङ्गमम् । पाषाणघटितं बद्धमघटं विल्वकाष्ठजम् ॥ शिलास्तम्भनिवद्वन्तु प्रथुविस्तीर्णसश्चितम् । वज्रसन्धानसंयोगं समं वा दान्तकं परम् ॥ यथाकालसहं बिद्वान् कुक्षिघातं तु कारयेत्। न मध्यहृदये खातं कम्बले वाऽपि दापयेत् ॥ महादोषकरं तत्तु द्वारीकर्तुभैयप्रदम्। प्रयत्नः कुटने कार्यो सृत्तिकाकुर्चनादिके ॥ नलिकासु<sup>®</sup> प्रदातव्यं लोहं मुसलघहितम्। समाप्तिपर्ययं यावत् उपलान् खातयेन्हुप ॥ अन्यथा न भवेद्वाढा स्नावदोषकरी भवेत्। पालीं तस्माद्रहां कुर्यादग्रप्ष्ठां न चहिताम् ॥

1 देना. p. 920, ष्ट्रधमार्गे

2 Ibid, भूमेवा चलने बक तत्स्थाने तोयसंयमम्

3 A. S. B., नालिकेराविदातव्या

4 I. O., Stat

कुर्मवृषभमत्स्यादिहेमं चाऽऽदौ विनिक्षिपेत्। प्रारम्भेऽस्या महापूजा सेनकादिषु' कारयेत् ॥ बारुणं नागदेवं तु योगमन्त्रजपं सदा। आनिष्पत्ति तु कर्तव्यं अन्यथा भयदं भवेत् ॥ कर्तू राष्ट्रे<sup>2</sup> जले दाक द्वारी च न इडा भवेत्। इटार्थं प्रतिरूपाणि तदा लिङ्गं विनायकम्॥ राक्तिपूर्वाणि क्रवींत महालक्ष्मीर्यथा पुरे । ग्रुभदा भवने लोके "नत्वा तोयं शिवं तथा ॥ आरामं तोरणं वापी कृपं वा समहोरगम् । द्वारीवन्धेषु कर्तव्यमुत्सर्गे गोप्रदानिकम् ॥ गोसहस्रं शुनं देयं महीं हेम च दक्षिणाम्। इयेनकं नागयई च द्वारीबन्धे सदा ग्रुभम् ॥ चतुस्तोरणसंयुक्तं पताकादिविभूषितम् । उत्सर्गं विहितं द्वार्यामन्यथा रातशोकदम्" ॥ शकटेन बलिईंयः "पशुघातपुरस्सरम्। स्फुरन्तं नागहृदयं मन्त्रं तत्र प्रयोजयेत्॥ सम्पूर्णं जायते सर्वं न्यूनाधिककृतं च यत्।

1 I. O., सेनकादिषु ; हेना. p. 921 has स्वेनकादिषु;

- 2 देना. p. 921, जने for जले
- 3 हेमा. p. 921, रहाये for रवाये
- 4 हेमा. p. 921, तदा तोर्थ; I. O., नरवा तोर्थ Udaipur Ms. has नन्दातीर्थ
- 5 हमा. p. 921, न ग्रमोदकम्
- 6 हेना. p. 921, पञ्चपात

#### **क्रियकस्पतरा**

1 20

फलं च हयमेधस्य यत्कृतस्य भवेदिह ॥ समग्रं 'तद्भवेत्तस्य द्वारीवन्धे कृते सति । इह कीर्तिः शुभं सर्वं विद्यानुश्च भवेन्नुप ॥ द्वारीबन्धेन कर्तारो नन्दन्ति प्रजया सह । तडागं नलकोपेतं परीवाहसमन्वितम् ॥ देवतारामसंयुक्तं सर्वकामप्रदायकम् । द्वारीवन्धे तु विस्तीर्णे <sup>2</sup>परीवाहास्तथा शुभाः ॥ अन्यथा न भवेच्छक इडत्वं पालिवन्धने । मध्ये पाल्यास्तुविन्यासं जलमार्गं जलावहम् ॥ रौलं पकेष्ठकं वाऽपि कार्यं कीडाय भूभृताम् । **द्यालीक्षरोपणे कुर्याज्ञलकं कोभनं तथा ॥** सोपानपालिका कार्या विस्तीणी स्नानभोजने । शोभाधिक्येन संयुक्ता ऊर्द्धे कार्या यथाविधि ॥ बन्धपृष्ठे हढो बन्धः कार्यः कालसहस्तथा। एवं पुण्यमवामोति स्थैयें कालवज्ञात्कृते ॥ वाजिमेधः कतुर्यद्वत्सोऽपि पुण्यप्रदो भवेत् । द्वारीवन्धस्तथा तात पुण्यदो जायते दणाम् ॥ पुण्यात्संसिध्यते तत्र नन्दादीनां निवेशनात्। जयन्त्यादितडागानि अष्टौ पापहराणि च ॥ तेषु द्वारी भवेच्छ्रेष्ठा देवारामसमन्विता । कूपवापीजलोपेता पुत्रायुःकीर्त्तिदा सदा ॥

1 हेमा. p. 921, जमते 2 Ibid, परिदाहरहभस्तदा

292

सा परिग्रहसंस्थानं भूपतेनोंमकल्पिता। पुरपत्तनदेवानां सिद्ध्यर्थं जायते शुभा ॥ सरित् सिद्धालपैः शैलैयां नकान्ता' वसुन्धरा। सौभाग्यं द्वारिबन्धस्य जलवेष्टाष्टकम्बला ॥ पितृदेवमनुष्याणां तज्जलं त्वभिनन्दितम् । पावनं जायते दाक अन्यथा निष्फलं भवेत्॥ अनुत्स्षष्टं तु द्वारीषु<sup>°</sup> अपेयं सलिलं भवेत् । तस्माचोत्सर्गितं पेयं वर्षासूत्सर्जनं शुभम् ॥ तडागाओत्तरे संस्था ऐशान्यां पूर्वगाऽपि वा । दक्षिणे चैव लिङ्गं तु शिवा स्याच्छुभदा सदा ॥ पश्चिमे जुभगा नाम वायव्योत्तरतस्तथा। न कुर्युर्याम्ये नैर्ऋत्यामान्नेय्यां च हामार्थिना ॥ प्रदक्षिणेन पूर्वस्यां रोपितव्यं सदा शुभम्। अन्यथा कलहोद्वेगं मृत्युं वा लभते कृती ॥ तस्माद्राज्यायुःशुभदं पुत्रसन्ततिवर्द्धनम् । पश्चिमोत्तरपूर्वेण आरामं जायते कृतम् ॥ द्वारीबन्धं शिवोपेतं शक्तिभिर्नायकैर्युतम्। तदा क्षपजलाराममूषितं सर्वकामदम् ॥ एवंविधं पुरोपेतं \*ब्रह्मकुज्यमधाऽन्वितम्।

1 देशा. p. 932, विष्युकान्ता

2 देना. p. 922, अनुस्सर्गितदार्थपु

3 हेमा. p. 922, तत्पूर्वाचोत्तरे

4 हेमा. p. 923, व्रझस्योन्तकान्वितम् ; I. O., व्रझकुव्यमधाऽव्वितम् ; Udaipur Ma., व्रद्यपुर्यामधाऽन्वितम्

20]

#### कृत्यकल्पतरी

कुर्यायः सुरशाईल स लभेदीप्सितं फलम् ॥ इह कीर्ति झुभान् पुत्रान् परत्र परमां गतिम्। द्वारीयन्धात्फलं ब्रह्मन् इयमेधफलं' लभेत् ॥ समस्तपातकोच्छित्तिः कृते भवति देववत् । तस्मान्नूपेण कर्तव्यं विधिना द्वारिगं जलम् ॥ समस्तदााखहप्टेन कर्मणा सफलं भवेत्। इयेनकादेस्तथा पूजा नागाङ्कहृदयं जपेत् ॥ द्वारीयन्धस्य सिद्ध्यर्थमन्यथा न भवेत् कृतम्। यतः पुण्यैस्तु संसिध्येत् द्वारीवन्धः सुरोत्तम ॥ अतः पुण्यविधिः कार्यो जपहोमव्रतादिकः । दशौरगौकसं कार्यं शिवस्यादेशतः शुभम् ॥ नागानां द्वारिसिद्ध्यर्थं नन्दाकूपं कृतं भवेत्। महापुण्या अवेद्वारी किन्तु सन्देहसाधना ॥ कुता विद्यीर्थते कालात्तस्मात्कार्या सदा इढा । द्रेषं पश्चिमयाम्यस्थं तत्कर्तुर्मृत्युदं भवेत् ॥ जयं पश्चिमपूर्वेण रतिपुत्रधनप्रदम्। याम्यसौम्पगतं दण्डं पत्नीधनविनादानम् ॥ यक्षं बारुणगं भद्रराज्यायुः" पुत्रदं बलम्"। पूर्वोत्तरगतं देयं सुखदं घनदं मतम् ॥

1 हेना. p. 923, हयमेवसमं भवेत

2 Ibid, समन्त्रं शालदर्धन

3 हेमा. p. 928, तर्हि अपुष्या भवेदहारी

4 Ibid, sreaty:

5 देमा. p. 928, मत for बर्ड

पश्चिमे सङ्गतं नन्दं नन्दनं कोशवर्द्धनम्' । जलवायुगतं हैमं हेमदं च भवेद्रनम् ॥ रक्षोबायुगतं काकानुबाटं कुरुते धनम्। अग्निवायुगतं दाहं दहनं कीर्तिवर्द्धनम् ॥ ईदादाहगतं व पापं धनतापकरं तथा। बायुदाहगतं तेजो रहाहेमगजापहम् ॥ एवं लक्षणमाश्रित्य कर्तव्याऽऽरामवाटिका। शुभावहा सदा कर्तू राज्यायुःसुखकीर्तिदा⁴ ॥ वैपरीत्ये सदा लोकेऽधनं कर्तुर्भयावहम्"। नृप राष्ट्रे जले दोषास हन्याद्विधिना शुभम् ॥ सख्दां कारयेहारीं गणनाथसमन्विताम्। जयं च विजयं कार्यं सुष्टु कुर्यात् "कुलाष्टकम् ॥ नागारूपं हृदयं जप्त्वा प्रस्फुरत्स्थापने शुभम्। इयेनाः शिवादिदेव्यश्च' तर्पितव्या जलस्रजैः ॥ वस्त्रैर्नानाविधेर्गन्धैः फलधूपगणादिभिः । कार्यों महोत्सवो द्वार्या पालीयन्धहहार्थिभिः ॥

- Ibid. p. 924 परिचमे संगत नन्द धनकोशविवर्धनम् : a variant नन्दनं कोशवर्द्धनं is also noted.
- 2 हेमा. p. 924, बारणिक
- 8 Ibid, बेशदाइगत
- 4 Ibid, मुतवित्तदा
- 5 Ibid, मदानहम्
  - 6 देसा. p. 924, सराष्ट्रकम्
  - 7 Ibid, सेनाविवाइदेव्यथ तर्पितव्याः पयोनतैः

20]

### कत्यकल्पतरी

2.95

दानं देयं सदा शक नृपराष्ट्रसुखावहम् । गोदानं भूमिदानं च कन्यादानं सुरोत्तम ॥ द्वारीबन्धे प्रदातव्यं एकं कोटिगुणं भवेत्' । गोमेधे नरमेधे च हयमेधे तथा मखे ॥ पुण्यं यज्जायते दाक द्वारीयन्धे ततोऽधिकम् । वापीकुपतडागानि देवतायतनानि च ॥ एतानि पूर्वधर्मेषु शुभानि फलदानि च। दीनान्धमूकभीरूणां दानं देयं यथाविधि ॥ एकं कोटिगुणं पुण्यं जायते नाऽत्र संशयः । एतत्ते कथितं दाक द्वारीवन्धस्य यत्फलम् ॥ प्रादुभीवं तु देवीनां क्षेपान्माहात्म्यकीर्तितम् । शिवदूतास्तथा सम्यक् प्रादुर्भावं च लक्षणम्<sup>2</sup> ॥ यः श्रणोति नरः सम्यक् सर्वपुण्यफलं लभेत्। कुपारामतडागादि प्रपाद्यप्रिप्रतिश्रयम् ॥ सर्वेशाधिष्ठितं वत्स अनन्तफलदायकम् । यः क्रयाद्वारिवन्धानां तडागानां रातं तथा ॥ सर्वेइवरजलं कृत्वा लभेत् पुण्यं ततोऽधिकम् । शिवस्पेहरित्रससंयुक्तं सर्वकामदम् ॥ आचा मूर्तिः परा ध्येया व्यापिनी मन्त्रतन्त्रगा ।

1 हेना. p. 924 has two lines, which are missed by the text:

> गजाश्वरालदानं च असदानं प्रयागतः । हारीवन्धेषु दातव्यं सर्वं कोटिगुर्णं भवेत् ॥

2 1. O., and देना. p. 925 have समंगलम for च लक्षणम्

20

सर्वेशं सर्वदैवत्यं ब्रह्माचैः परिवारितम् ॥

स्थापितं जायते शक सर्वाधभयनाशनम्।

विजनं नैव कर्तव्यं मठारामविवर्जितम्।

सर्वेशं विव्वदं कर्त्तुं नृपलोकभयापदम् ॥

मठं देवालयं पश्चाचाम्यरक्षोगतं शुभम् ॥

कूपारामं यथाशस्तं कर्तुलॉके प्रजायते<sup>।</sup> ।

तस्माच्चाऽऽदौ जलं कार्यमारामं वाटिका तथा।

तथा कुर्यात् सुरश्रेष्ठ यथा शोभा इहा भवेत् ॥

न पूर्वात् व्यत्ययं कुर्यान्मठं देवालयं ग्रहात् ॥

पूर्वामाश्रित्य कर्तव्यं तस्योत्तरपदेऽपि<sup>2</sup> वा।

कृतं भयप्रदं लोके यथा रक्षोग्निगं\* जलम्।

बायव्यं चाऽपि देवस्य भयदं भवने कृतम्॥

वापी °दण्डद्वयादृध्वं दद्यवंशा नृपोत्तमैः ॥

कर्तच्या सर्वधोत्तारा द्वित्रिश्चेकपथाऽथवा।

कूपं पञ्चकरादूर्ध्वं यावद्वंशं<sup>5</sup> ततुद्भवम् ।

20]

तथा

1 gen. p. 915

2 हेमा. p. 916, उत्तरपचेऽपि

3 Ibid, पूर्वव्यत्यर्थ

4 Ibid, चाइझिमचे

5 I. O., बाबदुझे

6 डेमा. p. 916, दण्डमयात ; and दसवगीत for दशायंशाः

295

#### कत्यकल्पतरी

विन्यासं भद्रकं 'चाउन्यैर्वृत्ता वाचयता तथा॥ त्र्यस्त्रा वा चार्ड्सचन्द्रा वा धनुषा च शिवाकृती<sup>2</sup>। कर्तव्या "द्रव्यकारा तु गोपथा सर्वकामदा ॥ वेदाष्टमध्यगोत्सारा करसाद्दी यथा भवेत्। कुपो वा शैलयष्टी वा देया नेमी तथा रहा ॥ भवने काष्ठपाषाणमृदुपीठसमुच्छ्या। सुबद्धतोरणोपेता गणनाथगृहान्विता ॥ याऽघो क्षीणा भवेद्वापी नृपादीनां शुभावहा। नागयक्षग्रहैदेंब्या सूषिता कीडनाकुला ॥ वापी भद्रा सुरश्रेष्ठ सर्वकामप्रदा नृणाम् । पक्षाश्रिता<sup>4</sup> यथाकान्ता विजया मङ्गळा तथा॥ प्रपायोक्त्री भवेद्वापी नृपादीनां शुभावहा। वृत्तायताश्चतुस्रावा वाप्यः साधारणा मताः ॥ शेषाः काम्याधिकारेण कूषो वृत्तः सुखावहः । प्रतिपादकरैंदेंया उत्साराआऽङ्कलैः शुभाः ॥ न देवादधिकं कूपं कुर्याच्छक कदाचन।

तथा

सप्त गङ्गा हि वरदा शूलोचतकरं परम् । याम्ये कल्पतरुईह्या वामतस्तु जनाईनः ॥

- 1 हेमा. p. 916, राशो उत्ता वा बाबता
- 2 I. O., धराइती
- 3 हेमा. p. 916, इब्यसारेण
- 4 I. O., मदा पद्माश्रिता

3.98

2 I. O., महापापादिरोगादि

1 I. O., स्मित्रवोष्ट्रितम्

# इति द्वारीबन्धः ॥

देवायतनकोटिं यः कुर्याद्वेमाण्डसूषणम् । एकं सर्वेइवरं राम कुतं तस्याऽधिकं फलम् ॥ गङ्गोदकेन यत् पुण्यं स्नापनात् परिकीर्त्तितम् । तत्पुण्यं तैर्जलैः स्नाप्य तदैशानगतैर्लभेत् ॥

विजलं नैव कुर्वीत मठारामविवर्जितम् । सर्वेद्यं विघ्नदं कर्त्तुर्नृपलोकभयप्रदम् ॥

सूर्यश्चाऽभ्रस्फुरत्तेजाः पादान्तस्थित ऊर्द्धगः । सुरूपाकृतिभागस्थं कृत्वा जलपतिं हरिम् ॥ तदा पापेन सन्त्यक्तो दिवं भोक्ष्यति चाऽष्टतम् । तच रूपं सुरेन्द्राचा नागा यक्षा म्रहोरगाः ॥ पूजयन्तो भविष्यन्ति विगतश्च(?)गदा नराः । प्रासादमण्डपग्रहे मठे चित्रशिलातले ॥ मण्डपे पद्दशालायां सर्वेशं पूजयन्ति ये । सारामं तु जलोपेतं मठं 'भूमिद्वयोच्छितम् ॥ शान्तिधामाग्निच्याख्यानविद्याकोशजपादिभिः । युक्तं देवाय दातव्यं सर्वकामप्रदायकम् ॥ महापापवियोगादि शमनं<sup>\*</sup> भूमलापहम् । राज्यायुःशुभसौभाग्यवर्द्धनं कीर्तिवर्द्धनम् ॥

तथा

तथा

रजननसमर्थबीजकरणप्रकारः । 'विधिव्यत्ययः' विधेरन्य-थाकरणम् । 'कुठादिभिः' नदीकुठादिभिः' ।

3 Reproduced by Em. p. 950, with the exception

'पार्च' वीजवापे य आचार्यः। 'वीजकियाविधिः' अङ्क-

'अनूपे' आतिस्निग्धे । 'सजले' जलादायसहिते<sup>2</sup> । कालं देशं तथा पात्रं वीजं बीजकियाविधिः । तथा फलमसंसष्टमेवमारोपितं भवेत् ॥ फलपुष्पविद्यदस्य विद्युद्धं सर्वसंस्कृतम् । धर्मकामार्थमोक्षादिसाधने हन्यतेऽन्यथा॥ विधिव्यत्ययवीजादिभूषिते भूपरिग्रहे। कुलादिभिः सुरश्रेष्ठ यजमानो विनइयति ॥

अनूपे सजले स्थाने पुमान् दैवेऽध वा जले । आरामं रोपयेत प्राज्ञो विधिदृष्टेन कर्मणा ॥

तज्ञ देवीपुराणे'

1 देश. p. 950

2 Ibid, explanation reproduced.

of the last clause.

त्रह्योवाच

# अथ दृक्षप्रतिष्ठा

# वानकाण्डे बुक्षप्रतिष्ठा

1 39

आरामं सहकाराद्यैर्न शुद्धं कारयेत् कचित् । चिताज्वलनसंलग्ने चितिवल्मीकदूषिते ॥ सहकारवनं कृत्वा याति कर्ता यमालयम् । यहात् पुरोञ्यवा तात स्थिते संरोपिते तथा ॥ मतिपाद्यं भवेत्तज्ञ छिन्ध्याद्वा हितमिच्छता । अदवत्थवटप्लक्षादि औदुम्बर्यो विदिक्स्थिताः ॥ जगतो भयदा यस्मात्तस्मात्तांइछेदयेत्पुरे<sup>2</sup> । रोपयेद्रिल्ववीराम्रकपित्थकपिलार्जुनान् ॥ दाहिर्मी बीजपूरं च उदगाद्या दुमाः पुरे<sup>3</sup> । प्लक्षाः प्राच्यां सदा रोप्याः "शाकासनसधन्वनाः ॥ कदम्बो वायवे तालो बिल्वाशोकौ तु सर्वगौ । मयर्न्दी माधर्वी रम्भाः कीडास्थाने निवेशयेत् ॥

'वीरो' भल्लातकब्रुक्षः । 'कपिला' दिंादापा । 'कपि-त्थः' प्रसिद्धः दाडिमी च । 'असनो' वीजकः । 'वायब्ये' वायुदिरभागे<sup>ड</sup> ।

जातीनेपालिकाकुन्दतगरागन्धमल्लिकाः । शुभाय कथितास्तात व्यत्ययाद्र्यदा यतः ॥ पूर्वेण सुसमारामं प्रोक्तं चोत्तरतोऽथवा ।

1 I. O., and देमा. p. 951, अतिपश्चम्

2 हमा. p. 915, मुने for इरे

3 Ibid, 92

4 A. S. B., शास्त्राण्यनधन्वनाः; हेमा. p. 915, सकासनसघन्वताः

5 Reproduced by Em. p. 951

# क्रत्यकल्पतरौ

58 ]

पश्चिमे धनदं प्रोक्तं वायव्यां कीर्तिवर्द्धनम् ॥ न कुर्युर्याम्यनैक्तंत्ये आग्नेये च द्युभार्थिनः । अन्यथा कलहोद्देगं सृत्युं वा लभते कृती ॥ तस्माद्राज्यायुःद्युभदं पुत्रसन्ततिवर्द्धनम् । पश्चिमोत्तरपूर्वेण आरामं जायते शुभम्' ॥ अथवाऽऽरामजान् दोषान् <sup>°</sup>चासुण्डी शमयेत् कृतान् । महाभयं महालक्ष्मीग्रंहकुत्यां तथोत्थिताम् ॥

'ग्रहकृत्यां' ग्रहपीडाम् ।

पुष्पपत्रफलानां च रजोवेणुसमाः समाः । कत्ती देवसभावासं विधी यात्यविधावधः ॥

इत्यारामप्रतिष्ठा ॥

# अथ बृक्षरोपणविधिः

तथा<sup>3</sup>

# एवं यथोदितां भूमिं द्युद्धां प्लवसमाहिताम् । परिग्रह्य यजेदेवं धनपालं द्यिखिध्वजम् ॥ सोमं च नागराजं च ततः क्रुर्यात्परिग्रहम् ।

1 I. O., and itm. p. 951, man

2 A. S. B., चासण्डा शमयेलवा

8 देमा. p. 952 ( from देवीपुराग )

4 Ibid, बया देव बनमालं

## वानकाएडे वृक्षरोपणाविधिः

28 ]

यद्वीजं मन्त्ररहितं गर्भाधानादिवर्जितम् ॥ वापितं सहकारादि यद्वीजं मन्त्रवार्जतम्। तजातं वाऽपकाराय तथा जायेत वैकृतम् ॥ 'शङ्कराये'ति मन्त्रेण 'इन्द्र एही'ति सन्त्रितम् । व्यम्बकेन तु राजेन्द्र वीजं भवति शोभनम् ॥ अविधौ कूपवाण्यादिखननोत्सरणं च यत्। कुर्वन्ति सहकारादिरोपणं च नराधमाः ॥ फलं तेषां लभन्ते न इह चाऽन्ते ह्यधोगतिः। ये शुद्राः" शुद्रविधिना कुर्वन्ति च न रोपणम् ॥ ते आत्मनृपलोकानां महासंशयकारकाः । कूपारामतडागादि प्रपावापीप्रतिश्रयम्॥ सर्वेशाधिष्ठितं वत्स खनन्तफलदायकम् । ष्ट्रक्षान् पत्र समारोप्य शिवधाम प्रपचते ॥ ये च पापा दुराचाराः अतिरुच्छेदकारिणः । तेऽप्यवीच्यादिनरके पच्यन्ते ब्रह्मणो दिनम्॥ मृतास्ते जीवमानास्तु ब्रह्मझाः कीर्तिता सुवि । तस्मिन् देशे भयं नित्यं राजानो न चिरायुषः ॥ न च नन्दस्ययं लोको यत्र अखिक्षच्छेदनम् ॥

नन्दिपुराणे<sup>3</sup>

3 देमा. p. 947

2 हेमा. p. 952, बेड्युवाः ग्रुवविधिना

कीडारामं तु यः कुर्यादुयानं पुष्पसङ्ख्यम् ।

1 हेमा. p. 952, इत्यं तु पचमन्त्रवित.

7 हेमादि has जातयः; Udaipur Ms. reads जायते

6 Ru. p. 937

5 हेमा. p. 940, दिल्बे नरः पापाद

4 देमा. p. 940

8 Ibid, guigen

2 Ibid, p. 941, agraienteredy

1 देसा. p. 940

महाभारते<sup>6</sup> स्थावराणां च भ्तानां जातयः<sup>7</sup> षट् प्रकीर्तिताः । बृक्षगुल्मलतावल्यस्त्वक्सारास्तृणजातयः ॥

यस्तु वृक्षं प्रकुरुते छायापुर्वफलोपगम् । पथि <sup>9</sup>दयान्नरः सोऽपि सन्तारयति वै पितृन् ॥ तथैव दचाद्विप्रेभ्यो निष्कीणाति च तत्पुनः । यावत्पुष्पाणि च फलान्युपञ्चज्जन्ति देहिनः ॥ तावद्युगसहस्राणि सन्तारयति वै पितृन् ॥

स्कन्दपुराणे<sup>4</sup>

तोयाश्रयसमायुक्तं गुप्तं फलसम्दिमत् ॥ स गच्छेच्छङ्करपुरं वसेत्तत्र युगत्रयम् । मार्गे वृक्षन्तु यो दयात्छायाविटपसङ्कलम्' ॥ स कल्पतरुखण्डेषु<sup>2</sup> महेन्द्रोयानवेइमसु । विनोद्यन्तेऽप्सरोवृन्दैर्देववच युगाखुगम्<sup>3</sup> ॥ फलबुक्षं तु यो दद्याद्धर्ममुद्दिइय मानवः । स सर्वकामतृप्तात्मा गच्छेत्त्वरुणमन्दिरम् ॥

हत्यकल्पतरी

एतास्तु जात्पा बृक्षाणां तथाऽऽरोपे गुणास्त्विमे । कीर्तिख मानुषे लोके प्रेत्य चैव द्युभं फलम् ॥ अतीतानागतौ चोभौ पितृवंशौ च भावयेत् । तारयेद्वृक्षरोपी च तस्माद् वृक्षान् प्ररोपयेत्' ॥

मत्स्यपुराणे

सूत उबाच

पादपानां विधिं वक्ष्ये तथैवोद्यानसूमिषु । तडागविधिवत् सर्वमासाद्य जगतीइवरः ॥ ऋत्विद्याण्डपसम्भारमाचार्यश्चाऽपि ताहदाः । पूजयेद्राह्मणांस्तद्वत् हेमवस्त्रानुलेपनैः" ॥ सर्वौषध्युदकैः सिक्तान् पिष्टालक्तविभूषितान् । दृक्षान् माल्यैरलङ्कृत्य वासोभिरभिवेष्टयेत् ॥ सूच्या सौवर्णया कार्यं सर्वेषां कर्णवेधनम् । अञ्जनं चाऽपि दातव्यं तद्वद्वेमद्यलाकया ॥ कलानि सप्त चाऽष्टौ वा कालधौतानि कारयेत् । प्रत्येकं सर्वद्वक्षाणां वेष्यां तान् न्यवेद्ययेत् ॥ धूपोऽत्र ग्रग्गलुः श्रेष्ठः ताम्रापात्रैरलङ्कतान् । सप्त धान्यान् तिलान् कृत्वा वस्त्रगन्धानुलेपनैः ॥

- 1 km. p. 987 has four further clokas from against here.
- 2 देमा. p. 953
- 3 Udaipur Ms. has a big gap here, which is filled by I. O., A. S. B. and Hemādri.

#### **क्रत्यक**ल्पतरी

Pos

कुम्भान् सर्वेषु बृक्षेषु स्थापयित्वा नरेइवरः । सहिरण्यांस्त्वद्येषांस्तान् कृत्वा वलिनिवेदनम् ॥ स यावछोकपालानां' इन्द्रादीनां विधानतः । वनस्पतेश्व विद्वद्विहॉमः कार्यो द्विजातिभिः॥ ततः ग्रह्लाम्बरधरः सौवर्णकृतभूषणः। सकांस्यदोहां सौवर्णश्वङ्गाभ्यामतिशालिनीम् ॥ पयस्विनीं वृक्षमध्यात् उत्स्रजेत्तामुदङ्मुखीम् । ततोऽभिषेकमन्त्रेण वायमङ्कलगीतकैः ॥ ऋग्यजुःसाममन्त्रेश्च बारुणैरभितस्तथा। तैरेव कुम्भैः खपनं कुर्युत्रीह्मणपुङ्गवाः ॥ स्नातः शुक्ताम्वरधरो यजमानोऽपि पूजयेत्। गोभिर्विभवतः सर्वान् ऋत्विजस्तान् समाहितः ॥ हेमसूत्रैः सकटकैरङ्गुलीयैः पवित्रकैः । वासोभिः शयनीयैश्च तथा प्रस्तरपादुकैः ॥ क्षीराभिषेचनं दयुर्यावदिनचतुष्टयम् । होमख सर्पिया कार्यों यवैः कृष्णतिलैस्तथा ॥ पलादासमिधददास्ताः चतुर्थेऽहि तथोत्सवः । दक्षिणा च पुनस्तद्वत् देया तत्राऽपि शक्तितः ॥ यचदिष्टतमं किश्चित् तत्तत् कुर्यादमत्सरः । आचार्यं द्विगुणं दत्वा प्रणिपत्य विवर्जयेत् ॥ अनेन विधिना यस्तु कुर्यात् ब्रह्मोत्सवं बुधः । सर्वान् कामानवामोति पदं चाऽऽनन्त्यमइनुते ॥

1 हेमा. p. 953, बधावल्लोकपालानां

4 देसा. p. 938, अरद,

3 Reproduced by हमा. p. 938

1 देसा. p. 988

2 हेमा. p. 938 explains : सत्तीर्थे पुत्रकृत तर्पणादि तृप्पादिजन्धं फर्ड रोपकस्य प्रयण्छन्ति इत्यर्थः ।

क्को यज्ञप्रदः प्रोक्तः चित्रा चाऽऽयुःप्रदा स्पृता ॥ जम्बुकी कन्यदा प्रोक्ता भार्यादा दाडिमी तथा । अरणू<sup>4</sup> रोगनाशाय पठाशो ब्रह्मदस्तथा ॥ प्रेतस्वं जायते पुंसो रोपयेग्रो विभीतकम् । अङ्कोळे कुल्बृद्धिः स्यात् खदिरे चाऽप्यरोगता ॥ निम्बप्ररोपको यस्तु तस्य तुष्टो दिवाकरः । श्रीवृक्षे शङ्करो देवः पाटलायां तु पार्वती ॥

'पुत्रसहस्राणां' कर्त्तब्यामिति शेषः' ।

अपुत्रस्य च पुत्रत्वं पादपा इह कुर्वते । यच्छन्ति रोपकेभ्यस्ते सत्तीर्थे<sup>2</sup> तर्पणादिकम् ॥ यत्नेनाऽपि च राजेन्द्र पिप्पऌारोपणं क्रुरु । स तु पुत्रसहस्राणां एक एव करिष्यति ॥

धनी चाऽइवत्थवृक्षेण हाशोकः शोकनाशकः ।

पद्मपुराणे'

यश्चैकमपि राजेन्द्र वृक्षं संस्थापयेन्नरः । सोऽपि खर्गे वसेद्राजन् यावदिन्द्रायुतन्नयम् ॥ भूतांश्च भव्यान् मनुजान् तारयेद्रोमसम्मितान् । परमां सिद्धिमाप्नोति पुनरावृत्तिदुर्लभाम् ॥ शिंशपायामप्सरसः कुन्दे गन्धर्वसत्तमाः । तिन्तिलीकं दासवर्गः वकुलो दस्युदः तथा ॥

'श्रीवृक्षो'बिल्बः । 'तिन्तिलकः' अम्लवृक्षः ।

पुण्यस्त्रीदायकश्चैव चन्दनः पनसस्तथा। सौभाग्यदः चम्पकश्च करीरः पारदारिकः॥ अपत्यनाद्यदस्तालो नादेयः कुलवर्द्धनः। बहुभार्या नारिकेली द्राक्षा सर्वाङ्गसुन्दरी॥ रतिप्रदा तथा केली मोचकी दाउुनादािनी॥

इत्यादयः तथाऽन्ये च ये नोक्तास्तेऽपि दायकाः । प्रतिष्ठान्ते गमिष्यन्ति ये नरा बुक्षदायकाः ॥

नन्दिपुराणे'

'मोचकी' ज्ञाल्मलिः।

तरुपुत्रं तु यः कुर्याद्विधिवद्वह्विसन्निधौ । स महापातकैर्म्रुक्तः समुद्धृत्य कुलत्रयम् ॥ नरकेभ्यो नरो याति प्रजापतिपुरं द्युभम् ॥

स्कन्दपुराणे<sup>2</sup>

महादेवो महादेवीं इदं वचनमन्नवीत् । श्रणुष्व येन विधिना गृह्यतेऽवनिजः सुतः ॥

'अवनिजो' बुक्षः ।

1 देसा. p. 955

2 Ibid ; Im. supplies the first five lines of the passage

306

# दानकाण्डे तुझरोपणविधिः

138

सुपुत्रार्थं स्मिरुहं प्रहीष्यामीति पार्वति। सोपवासा भवेन्नारी शुचिवृत्ता शुचिवता ॥ ततश्चेव सहस्रांशावस्तश्टङ्गगते रवी। विपानामन्त्रयेद्रात्रौ पावनान् वेदवादिनः ॥ विमानामन्त्रयित्वा तु शुचिवस्त्रा शुचित्रता । शयीत सनमस्कारा सदर्भा भूमिमाश्रिता॥ गमयित्वा तथा रात्रिं सवितर्युदितेऽपि च। भक्ष्यमोज्यं समादाय व्रजेवत्र भवेत्तरुः ॥ ततस्तं स्नापयित्वा तु सातपत्रं सभूषणम् । तं तरं तरुणीकृत्य ततइछायानुगामिनम् ॥ यथोपपन्नमलाचं भोजयित्वा द्विजोत्तमान् । पुण्याहं कारयित्वा तु ऋत्विजाऽप्यथवाऽऽत्मना ॥ तुप्तानां त्राह्मणानां वे 'तद्वेलाकृतमात्मनः। निवेच कृतमुद्दिइय सद्भावेन परेण हि ॥ अपुत्राऽहं हि भगवन् पुत्रप्रकृतकं<sup>2</sup> तरम् । ग्रहीष्यामि ममाऽनुज्ञां कर्त्तुमईथ सत्तमाः ॥

'पुत्रप्रकृतकः' पुत्रसहशः ।

ततस्तैरप्यनुज्ञातं तं तरुं तरुणायुषि । भूमिदेवसमक्षं वै ग्रह्वीयात्तनयं प्रियम् ॥

1 हेमा. p. 956, चैतरो इत्यमा(मनः

2 Ibid, पुत्रप्रतिकृति

'तरुणायुषि' वर्तमानं इति दोषः। 'मूमिदेवसमक्षं' ज्ञा-स्रणाग्नतः'।

ग्रहीतो विधिनाऽनेन शुभभूमिरुहात्मजः<sup>2</sup> । शुभे सुखाय भवति विपरीतेन दुःखदः ॥ न पुत्राणां इातं वाऽपि पीनओणिपयोधरे । एकोऽपि भुरुहः ओष्ठः पुत्रत्वे कल्पितः सुतः ॥

मत्स्यपुराणे

दशकूपसमा वापी दशवापीसमो हदः । दशहदसमः पुत्रो दशपुत्रसमो द्रुमः ॥

इति वृक्षरोपणविधिः ॥

1 Reproduced by देश. p. 956

2 In हेमा. p. 956 two lines are supplied : अनेन विधिना यस्तु ग्रहभातवपुत्रकम् । पितूणां निरयस्थानां मधुधारां स वर्धति ॥ 3 हेमा. p. 559

 Reproduced by हेमा. p. 629
 Omission here : see हेमा. p. 629
 प्रॉवतां स महादेव: चन्द्रमोलिमेहेस्वर: । इत्युकरवा पुण्वदिवसे दरवा नैवाऽत्र दक्षिणाम् ॥

1 देशा. p. 629

2 हेमा. and L. O., बाडपि

सुइलिं चारुनिर्माणं परिवारसमन्वितम् । व्याख्यामण्डपसंयुक्तमासनैर्विविधैर्युतम् ॥ पुष्पोद्यानसमायुक्तं सोदकं दाङ्करालये । प्रामे दीपेन्धनाद्यर्थं प्रेष्याणां चैव वोत्तमे ॥ कौपीनोपानहाद्यर्थमाश्रयेऽपि नियोजयेत् । ततोऽभ्यर्च्य यतीन् भक्त्या भोजयित्वा विद्योषतः ॥ वस्त्रैश्चैव प्रपूज्येद्दां दाक्त्या तेभ्यो निवेदयेत् । अनेनाऽऽश्रयदानेन सर्वकामयुतो नरः ॥

'विकल्पः' सङ्कल्पः" ।

तत्र कालिकापुराणे

शङ्करात् परमं नाऽन्यदतस्तस्मै विकल्पयेत् । यतीनामाअयं<sup>2</sup> दयात् कृत्वा पकेष्टकामयम् ॥

अथाऽऽश्रयदानम्

\$85

भुका चाऽमरलोकानां भोगान् गच्छेत्तदालयम् ॥

'तदालयं' शङ्करालयम् ।

### इत्याश्रयदानम् ॥

# अथ प्रतिश्रयदानम्

तत्र देवीपुराणे'

হাঙ্গ ভৰাম্ব

पुरस्य पश्चिमे भागे दक्षिणे चोत्तरेऽथवा । पूर्वे वा मध्यतो वाऽपि ये कुर्वन्ति प्रतिश्रयम् ॥ देवतास्तत्र कास्स्थाप्याः का न स्थाप्या द्विजोत्तम । दिवि भागगतां त्रूहि स भवेदेन ज्ञान्तिदः ॥

ब्रह्मोवाच

दक्षिणोत्तरपूर्वेण पश्चिमेन सुरेइवर । अथ मध्यगतः इाकः कार्योऽयं तत्प्रतिश्रयः ॥ यत्र आन्ताश्च<sup>2</sup> खिन्नाश्च विश्राम्यन्ति द्विजातयः । प्रतिश्रयस्य कर्त्तारः स्वर्गे तिष्ठन्ति ते चिरम् ॥ तस्मात्प्रतिश्रयः कार्यो दृष्टादृष्टफलार्थिभिः । देवताधिष्ठितः इाकः सर्वसौख्यप्रदो भवेत् ॥

1 हेमा. p. 636

2 'Udaipur Ms. reads areas

# दानकाएडे प्रतिअयदानम्

देवतानां त्रयं प्रोक्तं चतुर्थो नोपपचते । महिषर्घ्नी तथा यक्षं नायकं तत्र कारयेत् ॥ महिषग्नी भवेन्मध्ये ज्येष्ठस्थाने च नाऽन्यथा । वामतो नायकः कार्यो दक्षिणे यक्षराद् तथा ॥ अथवा दिग्गताः कार्योस्तज्ञाऽपि कथवामि ते । यद्वारं सम्मुखं तस्य देवीं तत्र प्रतिष्ठयेत् ॥ नक्षज्रनायकं कार्यं द्वाराभ्यां मध्यतः स्थिताः । एवं कुते फलं यक्तु वक्तुं तत् केन द्वाक्यते ॥ केवलं फलमेतस्य सुखं राज्यं यद्याः श्रियः ॥

इति श्रीभद्दह्दयधरात्मजमहासान्धिविग्रहिकभट-श्रीलक्ष्मीधरविरचिते कृत्यकल्पतरौ दानकाण्डं सम्पूर्णम् ॥

॥ श्रीरस्तु ॥

 I. O. has the following at the end : सर्वेषां मौखिरलानां भद्यावार्यमदासनाम् । एतद्वियानिवासानां दामकाण्डाव्यपुत्तकम् ॥ व्योसेन्दुश्वरक्षीतांश्चमित्तगाकोर्क्वीपतः । श्चद्रेण कवियन्द्रेण विलिख्य परिहारितम् ॥

धाकान्दः [ 1510 ]



#### APPENDIX A

Readings of the Panjab University Ms. ( No. 8162. )

- P. 4, l. 1, begins fol. 2; l. 8, थेन सत्योपकाराय for यज्ञ स॰; l. 7, धनं उत्तराज्य for स्वधनं; l. 10, यत्इताधों for यः इतार्थः; l. 13, छण्याद्य for छण्या न; l. 15, डक्त्वा चैव for इड्डा चैव.
- P. 5, l. 4, प्रतिपादनम् for प्रतिपादितम् ; l. 5, निद्यते for वक्ष्यते ; l. 13, जनपेक्ष्य for अत्तवेक्ष्य ; l. 15, अपेक्ष्यैव for अपेक्ष्यैव ; l. 16, आहुरैहिकं फलहेन्द्रकम् for इहैक्फल-हेन्द्रकम् ; l. 17, स्त्रीपानस्रग्याक्षाणां for स्त्रीयानम्ह-गयाक्षाणाम्.
- P. 6, l. 1, याविभ्य: प्रयाचितः for सोषिड्यो चत्प्रदोशते ; l. 2, प्रदीसते चेत्तहानं ; l. 6, वीयते अपकर्त्तुभ्यः.
- P. 7, 1. 8, पिछनभूणइन्तुभ्यां for पिछनसूणइन्तुभ्यः ; 1. 11, यहत्तं for यहानं ; 1. 12, तत्तु for तेन ; 1. 16, वैदिको दानमारनेयं for वैदिको दाननार्योऽयं ; 1. 17, जूपारामतडा-गादि for प्रपारामतडानादि.
- P. 8, 1. 2, अदम्यते for यदिज्यते ; 1. 3, काम्बमित्वनिधीयते for कानसित्वभिधीयते ; 1. 4, अर्थापेश्वभिति स्पतम् for अन्वा-पेक्षभिति स्पती ; 1. 7, अधमानि तु for अभयमीति ; 1. 7, भिद्धः for विद्धः ; 1. 8, इस्तिनः for दन्तिनः ; 1. 14, बहुत्वादर्यजातीनां for बहुत्वादनुजातानां ; 1. 16, अधीतं वा for अधांतं व.
- P. 9, 1. 4, मुक्तदोषादिवर्णितम् for मुक्तदोवैः विवर्णितम् ; after I. 4, adds कामधेतुबदानं फलति आरमेप्सितं फलम् ; 1. 8, विशिष्टो ग्रासदारपरः for विश्विष्टो नाऽवदात्परः ; 1. 9, ष्टविवीमपि

for बद्धधामपि; 1. 10, म काधिद्भूतिमाप्तुयात् for न किवित् गतिमाप्तुयात्; 1. 11, झाध्नमुष्टिं वा अद्धामक्तिससुचता for अद्यामकियमन्वितम्; 1. 14, निमित्तत्वेन for तत्त्वेन; 1. 15, न्याबार्जितमित्वर्थः for न्यायार्जितमित्वन्यः; 1. 17, inserts 'परिमोगः' before परिमोगसाधनम्.

- P. 10, l. 1, पुरातनमिति for धरातलमिति ; l. 2, adds इस्त्र-स्वादि between उत्तममपि and जीर्णताम् ; l. 3, adds रकादिप्रयोजन between इवारका and ज्यतिरेकेण ; l. 4, प्रस्थते अस्मित्रित प्रसवः for प्रस्थते अनेन इति प्रसवः ; l. 10, बाचिते नानुस्यया for याचते चाडनुस्यया ; l. 13, adds तदैष्टिकम् after दक्षिणादि ; l. 13, omit ब.
- P. 11, 1. 1, ध्रुविशेषतः for संविधेषतः ; 1. 2, अद्यापूतन्तु शक्तितः for अद्यापूतेन शक्तितः ; 1. 3, adds मद्यः before the line ; 1. 8, स्मृतम् for विदुः ; 1. 9, स्मृतम् for विदुः ; 1. 10, असंस्कृतं for असरहतं ; 1. 14, प्रतिश्रुत्य for प्रतिशातं ; 1. 16, वर्त्तमानांस्तु सप्ततम् for वर्त्तमानांश्व सप्त व ; 1. 18, दत्तस्य इरणेन च for दत्तस्याऽऽच्छेदनेन च ; 1. 19, तत्पुण्यं विप्रणइयति for तत्सचं तस्य नम्वति.
- P. 12, l. 1, adds तथा before आज्ञां छत्वा ; l. 2, सम्तापको for सन्तप्यते ; l. 4, इदायतिनम् for इवयतिकम् ; l. 10, उभावद्यतिकावेती for उभावयतिनावेती ; l. 17, योऽर्चिती for योऽचितः.
- P. 18, 1. 12, प्रदीयते for प्रयच्छति.
- P. 14, I. 4, प्रतिग्रहीत for प्रतिग्रहीयात् ; I. 5, देशतः वाराणस्यावी for देशतः प्रयागादी ; I. 10, तस्मावप्यक्रिः for तस्मादक्रिः.
- P. 15, 1. 2, बर्मेंच for बर्मेच ; 1. 9, वनौकसम् for वनौकसाम् ; 1. 11, स एव परमो धर्मो बोगिनामासमदर्धनम् for बतीनां परमो धर्मो बधोगेनाऽऽसदर्शनम् .

- P. 16, 1 1, तत्र बृहस्पतिः for बृहस्पतिः ; 1. 10, मरणाधिकम् for भरणादिकम् ; 1. 11, अदेवं स्यादतोऽन्यया for न देवं स्यात-तोऽन्यया ; 1. 13, स्वज्जद्वम्याविरोधेन for ज्जद्वम्बस्याऽविरोधेन.
- P. 17, 1. 6, प्रावश्वित्तीयते नरः for प्रावश्वित्तीयते हि सः ; L 8, प्रहत्त्वामिनोऽदर्शयित्वा for प्रहत्त्वामिने दर्शयित्या ; L 12, प्रह-स्वामिसमझदन्यस्थापनम् for प्रहत्वामिनः समक्षं द्रव्यस्थापनम्.
  - P. 18, 1. 3, omitted; 1. 4, words in quotations omitted.
  - P. 19, 1. 1, अवतिष्ठति for अवतिष्ठते ; I. 5, नावस्रया for नावझाय ; I. 9, आदयं for अदेयं ; I. 10, वेदविकनसम्बमेतदिति यचिदिंस्पते व्यपदिस्पते तत्तया for the sentence in the text. I. 11, interpolates वर्ग between आर्जितं and सोव्यापार.
  - P. 20, l. 3, सबति for न सजते; l. 10, तिखान मधु for तिखान द्वि; l. 11, तेपामकं निवेदनेद for तेपामन्यचिवे-दरोत; l 18, तेषां सर्वोजसांक्षापि for तथा सर्वोनिमांइनापि.
  - P. 21, 1. 3, यह for यह ; 1. 4, विभक्त for विविक्त; 1. 11, जीर्णा निमोकनिर्मुक्तः for जीर्णो निमोकनिर्मुक्तः ; 1. 14, सहस-सः for सहस्रशः.
  - P. 22, 1. 3, स्नापनं सर्वदेवानां for माल्यप्रदानां देवानां ; 1. 4, दिजोच्छिष्ठापसारणम् for दिजोच्छिष्ठापकर्षणम् ; 1. 7, गण्ड्यनं for कण्ड्यनं ; अभिनन्दने for अभिवन्दने ; 1. 13, तर्दि for तदा ; 1. 15, परिदयाति for वदाति ; 1. 16, omits यम before स्मयदानम्.
- P. 23, 1. 2, अवजानीते for अवज्ञायते ; 1. 4, अधुवसफर्ल मयत्यत्पफलं वा तह्यांदान for अधुवफलं वा ; 1. 5, omits तदादानम् ; 1. 14, नरफं for निरमम्.

- P. 24, 1. 1, अस्यलितं यदि for स्वर्वेलितं ; 1. 10, यो जूनाइव्यक्ती for यः कुर्वाहम्यक्री.
  - P. 25, l. 6, लिप्रहोनस्य for विप्रहीवस्य ; l. 8, हरेयो दे for हरते यो दे ; l. 13, जबाते for जबागते.
  - P. 26, I. 1, अब पात्रापात्रलवणम् for अब पात्राणां रुक्षणम् ; I. 14, बोनिमित्रं for बोनिमन्तम्.
  - P. 27, l. 13, ण्यानविच बः for भ्यानवित्तमः ; l. 15, सुमताख for मुद्रताथ ; l. 16, ज्यानवुक्ताः for शान्तिमन्तः.
  - P. 28, 1. 4, वेदेन्यनसमुद्धेषु for वेदेषु च समिद्धेषु ; 1. 4, विप्रमुखा-मिषु for वित्रमुखादिषु ; 1. 5, किल्बियादपि for किं दिपादपि ; 1. 7, ये for च ; 1. 8, त पार्च for सत्पार्च ; 1. 15, धभकारकम् for धुमकर्मणि.
  - P. 29, L 5, धातातपो दानव्यासथ प्रथमे for शातातपो दानवर्षप्रथमे; l. 6, सुसुर्फ for अमुर्फ; l. 7, न तु मूर्ख for अगग्त-वर्ष; l. 10, दानव्यासः for दाने व्यासः; l. 11, य-दिकवित for एकोऽपि.
  - P. 30, 1. 3, स्वदारनिरतो for स्याभ्यायनिरतः ; 1. 6, विन्दति for बीक्षते ; 1. 9, नियुत्तो for नियुत्तं ; 1. 15, ततः परम् for ततः परग.
  - P. 31, 1. 4, निस्ताः for निर्वतः ; 1. 5, यः for वा ; 1. 7, वेदवेदार्थतत्वज्ञः for वेदवेदाव्रतत्वज्ञः ; 1. 8, प्राप्तः for प्रोणः ; 1. 17, समुच्छितः for समन्तितः.
  - P. 32, 1. 4, वा for च; 1. 5, पुत्रवतामिति for दृशियतामपि; 1. 6, योकम्यो for नियुक्तो; 1. 9, अर्थार्जनादिज्ञानम् for अर्जनादिज्ञानम्.
  - P. 83, I. 1, अत्र चारमोरकर्षप्रकार्ध for जाद्वाणोरकर्षप्रकाशनं ; J. 4, झार्न छविः धतिः for शौर्च खणीपूँणा; J. 5, विनवमस्तेयम्

- P. 34, 1. 2, मेच्यमानवः for मेच्य एव सः ; 1. 3, अग्निवत् for देवतमापे ; 1. 5, दितीयदरकोके for दितीयखेके ; 1. 5, अननुवाक्या for अननूचाना ; 1. 7, नात्रम् प्राध्रणो भवति न वणिवऊयोलयः ; 1. 8, न इट्रप्रेषणं कुर्यन ; 1. 9, अज्ञता for अज्ञाह्मणः ; यत्र मेक्ष्यचरा दिगाः for मैक्षनात्रं वरेद्द्रिणः ; 1. 10, चोरभक्तप्रदो for चौरदत्तिप्रदः ; 1. 14, बहुयाज्य-स्त्यात for बहुयाज्यथ.
- P. 35, l. 1, पडमस्तु हतस्तेषां for पडमस्त्राधभूसोषां ; l. 7, ये च केथिदनमार्था for ये च केवन मानवाः ; l. 10, यसः for मतुः.
  - P. 36, 1, 6, सम for शतम.
- P. 37, I. 3, पद्गुण for अनन्ते; I. 9, पुनः for स्म्रतम्; I. 10, 'दकः' omitted; I. 11, substitutes व्यसना-परणार्थं च उद्भम्बार्थं च याचते; I. 13, संस्कारोहाइनादिभिः for संस्कारे: बाह्यणादिभिः; I. 14, म तद्ध्येयो for न तपः.
  - P. 38, 1. 16, भिलमाणेभ्य: and इतरेभ्य: for भिलमाणेषु and इतरेषु.
  - P. 39, 1. 4, ग्रजाझग for लजासग; 1. 16, स्वदुदित्यानातरथ after पात्रम् before प्ररोहितः.
  - P. 40, 1. 1, दानव्यासः for दाने व्यासः ; 1. 13, गुणातिधायसाखिनः for गुणातिशयेन.
  - P. 41, 1. 2, omitted; 1. 5, भवन्त्येते for भवन्त्यर्थे; 1. 19, मास्ति मूर्खे व्यतिकमः for म मुर्खेस्य व्यतिकमः.
  - P. 42, 1. 4, सथा for यथा; 1. 7, महद्वा for सहसा; 1. 10, दिजेऽटचे for दिजे नरे; 1. 17, मुनूर्युनपि गोपते for मुर्खानपि गोपते.

- P. 48, 1. 2-4, मूर्खातिकमे दोषता तस्य नास्ति मूर्खेभ्योऽतिवम इति व्यासादिभिरभिधानात् । सुमूर्खानिति सम्बन्धिदौदित्रादीनामेष विशेषणम् ; 1. 18, तं तस्करमर्चयेत् for तं हि सुरूमानयेत.
- P. 44, l. 5, द्रविंगे तैव दातव्यं for द्रविणं तैने दातव्यं ; l. 10, दानविषयः for दानविशेषविषयः ; l. 13, उपरम्धति for उपस्रवन्ति ; l. 15, omits पुनः सद्विप्रविषयः.
- P. 45, l. 4, शौचहांनास्तु for शौचहांनाख ; l. 7, त्रिषु नाशो for वित्तनाशः ; l. 16, त्रिष्वत्येते तु यहत्तं for शिष्टेष्वेतेषु यहत्तम्.
- P. 46, l. 4, सनुर्विष्ठुक्ष द्वितीयवग्र्मे for सनुर्विष्ठुक्ष ; l. 10, वकनत-धरो for वकद्वतिधरः.
- P. 47, l. 1, रखेत for बक्ने ; l. 6, गरवा for मत्वा ; l. 6, प्रसायेषु यः पुत्रः for प्रणमेत हि यः पुनः ; l. 9, वानव्यासः for दाने व्यासः ; l. 12, युक्तः for मुक्तः ; l. 18, omits स्युति:.
- P. 48, I. 1, त्रिपीइवं for त्रिप्रथम् ; 1. 2, नाम for जेनो ;
   I. 5, मल्छे न for नत्ते न ; I. 6, चौरेषु for जीरेभ्यः;
   I. 10, reads—जील्ड्मीधरविरचिते हृत्यकल्पतरौ दानकान्धे पात्रनिरूपणम्.
- P. 50, 1. 1, The following verses occur before au-

सर्वाज्येतानि इतवान् पुरा वाम्बरस्ट्वः । बाखुदेवरच भगवान् अम्बरीषरच पार्थिवः ॥ कार्तवीर्थार्जुनो नाम प्रहादः ष्ट्रषुरेव व । इर्स्ट्रन्ये महीपालाः केविच भरतादवः ॥

तया-ll. 4, the sixth line (तस्मादाराज्य गोविन्दं) is brought up as line 4 and the fifth line ( न शक्य-मन्यथा ) is omitted; 1.12, पर्व for सर्वा; 1.13, मजोत्सव for बात्रोत्सव.

- P. 51, l. 1, वस्तु for बसु; l. 3, heading omitted; l. 4, पुज्य विधिमधासाख; l. 11, जूयात for इन्यांत् ; l. 12, इत्युफस्मरणात् for इत्यह्नजीसंयुफस्मरणात् ; स्रोमनानि झाराणि comes between मंत्राणि and जाननानि.
- P. 52, l. 2, वेदी for वेदि: and करायवा for कराववा ; l. 5, omitted ; l. 14, एतेवा for एते.
- P. 53, 1. 16, सालेहूदी for साकेहूदी.
- P. 54, l. 4, यथोत्तरई च तदझमेच ; l. 7, समानजातिव for तदझ-जातिच ; l. 12, अञ्चलमानं for अञ्चलिमानं ; l. 13, अङ्चल-मानं for अञ्चलिमानं ; l. 14, नि(मि)त्रुयात् for लक्षयेत.

P. 55, 11. 3-4, words in brackets supplied.

- P. 56, l. 13, omits अधानां ; l. 14, वेदमन्त्रैः for मन्त्रवेदैः ; l. 15, वेदचतुष्टयसम्बन्धात्वमानां for वेदचतुष्टवसाध्यत्वादोमानां ; l. 18, धूपम् for धूपान.
- P. 57, I. 6, तेवीवता लोकगणेन for तेजीवलाल्लोकगणेन ; I. 12, नमः for नः ; I. 16, छभाषिनाथ for छभाषिनाथ.
- P. 59, 1. 9, मितप्रभावो for मितप्रनाव : 1. 10, रकाष्वर for विशाष्त्र : 1. 15, मनवो for मुनव:.
- P. 60, 1. 2, omits इति ; 1. 12, अनुमन्त्रपेत, for अनुपतंवेत.
- P. 61, l. 7, खड्गथर्मकवचः for नमंकवचोपेतः ; l. 8, हैमं स्पेंग संयुतम् for हेमस्त्रेण संयुतम् ; adds स्पेंग हेमेनैव as explanation ; l. 14, साहिम्दो for हान्तिभूते.
- P. 62, 1. 5, तेषासनुहान for तेषां अनुहां च ; I. 6, विशिष्टादीन for विशिष्टान हि ; I. 9, तदनुहाथ for तदाइया ; I. 10, inserts अपि after विशिष्टेभ्य: ; I. 10, अभ जाइया for अज्ञाह्यया ; I. 12, चारयेद्रेह for घारयेहेह.

- P. 63, l. 2, बसेत् for तजेत् ; l. 5, महायते for स मोदते ; l. 14, इति तुलापुरुषदानविधानम् for इति तुलापुरुषदानविधिः ; l. 15, अब हिरण्डगर्मदानम् for अब हिरण्यगर्भदानविधिः.
- P. 64, l. 4, वादनं for वाहनं ; l. 9, दात्रे सूची for दानसूची ; l. 15, पार्श्वेगी: for पार्श्वेतः ; l. 15, स्थापयेसहत् for स्थापयेडीमान.
- P. 66, 1. 19, पुष्पेऽहि विनिवेदयेत: ior पुष्पेऽहनि निवेदयेत.
- P. 67, 1. 12, इति हिरण्यगर्भवानम् for इति हिरण्यगर्भवानविधिः.
- P. 68, l. 2, सकलहवर्षवुक्त for कलसहयसंयुक्त adds the explanation 'शकलहयसंयुक्त' सण्डहयसंयुक्तम्.
- P. 69, 1. 7, N: geat for दिष्हत्वा.
- P. 70, 1. 3, होमें for देवे ; 1. 4, विधानयुक्तः for विधानयुक्ता ; 1. 9, निर्धुतकन्मधविभुष उनुमुरारेः for the line.
- P. 71, l. 9, इस्पीत for कावा; l. 14, अर्थकल्प्तसुवर्णस्य for स्तरस्तप्तसुवर्णन.
- P. 73, 1. 6, पुरुषोऽव्ययः for पुरुषोत्तमः.
- P. 74, I. 11, at for w.
- P. 75, I. 4, दशसहस्राधिकम् for दशसहस्रकम् ; I. 9, तामदोइ for कांस्यदोइ.
- P. 76, 1. 13, नेडपता for ममाडपतः
- P. 77, l. 14, पुत्रपौत्रसमस्वितम् for राजराजो भवेषरः ; l. 15, omits तथा.
- P. 78, 1. 2, प्रदं श्रुराम् for प्रदर्शमात ; 1. 9, अनुभवति सदं वा for अनुभवति झुवासं ; 1. 15, सर्वेकामप्रदं for सर्वेकामफलम्.

- P. 80, 1, 1, कुस्तुम्बर for कुस्तुम्बुह ; 1. 5, पण्डावणित्रि for सांपत्रि ; 1. 5, कुस्तुम्बह for कुस्तुम्बुह ; 1. 17, substitutes आसाहिको भवदुःसमुपैति सत्यै:.
- P. 81, 1. 8, वेदपुज़नः for वेदपुज़नैः ; 1. 18, वाज्यादिकं for सस्यादिकम्.
  - P. 83, 1. 6, सकलकल्लपमुक्तः ior कलिकल्लपविमुक्तः ; I. 8, पूज्यतो for पुत्रितः.
  - P. 84, 1. 7, जूबरी युगधाराधकम्.

A ]

- P. 85, 1. 11, भवामिषाय for भवामबाय.
- P. 86, 1. 4, अखण्डमचण्डमानी: for अखण्डलवण्डमानी:; 1. 8, प्रदानमेव for प्रदानमस्मिन् ; 1. 11, इति हिरण्यास्वदानम् .
- P. 87, l. 7, adds कोवायों रथः ; l. 11, असन, चन्दनैः for अयान-चन्दनः ; l. 18, सुरूपतः for स्वरूपतः ; l. 19, हर्यारपमपला-यूर्वं for क्यांत्रिपस्तादुर्थम् .
- P, 88, 1. 7, तस्मात for बस्मात ; 1. 11, (बेडबिकड for रवाबिस्ड.
- P. 90, I. 1, सारदानुमयान for सारदाध्मयान ; 1. 8, खातिकाइतम् for सातकाइतम् ; वसति प्रामसंक्रिता for वसतिः प्रामसंशितैः ; 1. 13, युक्तान for युतान ; 1. 17, substitutes पर्जन्यादि-. त्यबद्रेभ्य इति विद्वितस्य पायसचढप्रमुतेः द्वीमतशिश्वैः मन्त्रैः पलाध-सद्वितं चाऽऽज्यं हव्यतिलां तथा.
- P. 91, I. 5, अमिपूजयेत for प्रपूज्येत ; l. 10, words in brackets missing.
- P. 93, l. 6, मर्वादापर्वतवत for सर्यादापर्वतवतीम् ; ll. 10-13. verses in brackets supplied ; l. 17, दथा for तथा.

- P. 94, 1. 12, अबले for जनवे.
- P. 95, 1. 11, सम्प्राप्येमाणः for सन्तर्ण्यमागः ; 1. 13, omits इति प्रथिवोदानम.
- P. 96, 1. 1, विश्वचकं तु कारनेत for निषुवादिषु कारयेत; 1. 2, ज्येष्ठं for क्षेष्ठं; 1. 5, अमजेम्यडकाइतम् for रत्नकुम्माडकाइतम्; 1, 10, बुधः for बुद्धः; 1. 18, जाझज्यायाः for जवाण्यायाः.
- P. 97, 1. 1, अन्तराणां मध्ये for अन्तरालानां मध्ये.
- P. 98, 1. 8, संख्ये: शिष्टे: for संघै: तिहेत् ; 1. 10, समुद्र्शनतां for अमुद्र्शनताम्.
- P. 99, 1. 14, 27 for 34.
- P. 100, 1, 15, उदीरबेत for उदाहरेत.
- P. 102, I. 8, रत्निरद्वष्ठपूर्वाणि संस्थया त्येकविंशतिः । तद्यं प्रादेशः.
- P. 103, I. 2, स च होमोऽधिकः सर्वहीचे कर्त्तन्यः ; I. 9, वसुमिश्व for पश्चभिश्व.
- P. 104, L 8, अथ रत्नवेतुदानविधानम् ; 1. 17, तहत् for सवाः.
- P. 105, L. 1, omitted ; 1, 10, à for च ; 1, 12, परिकल्पवेत. for परिकल्पितम् .
- P. 106, I. 6, विवचनां for विरचनां ; I. 12, दुक्तां for युक्ते ; I. 16. पुष्प्रसाप्य.
- P. 107, l. 5, रालचेतुप्रदानम् ; ll. 6-16, omitted.
- P. 108, II. 1-5, omitted.
  - P. 109, l. 5, सर्वभूतेश for सर्वभूतेषु ; l. 11, प्रजायते for अभि-जायते ; l. 18, योडश्रमद्दादानामि for दानकाण्डे योडश्रमहा-दानपर्व.

A ]

P. 110, l. 1, पदापुराणे जग्नाण्डदानविधिः for पद्मपुराणोक्तं जन्नाण्डदानम् ; II. 12-15, all words after लक्ष्म्वा omitted.

- P. 111, 1. 9, बादसानि च for या इपाणि ; 1. 9, राजसान्येव for राज-तानि च ; 1. 9, adds अरण्याणि च सद्यानि सौवर्णनि तु कारथेत्.
- P. 112, l. 1, चतुर्यांत्र for चतुर्देश ; l. 2, अइतविरसञ्छनाः for ईहितं वरमस्था च ; l. 10, जनार्दनः for जनार्दन ; l. 17, नराधिपः for नराधिप ; l. 28, भोमहादशौ for भीमहादशी.
- P. 113, 1. 2, सलोकताम् for सलोकता ; 1. 3, इति वदाण्डदानम् ; l. 4, omitted ; l. 5, omits तत्र ; l. 12, सरसिजं for सदक्षिणम्.
- P. 114, l. 8, पुनः for दिशम् ; l. 16, मुख्योदकहस्ताभ्यों for मुख्यो-दरसहस्ताभ्याम् .
- P. 115, 1. 5, इटान्ताचे: for दटान्त: ; 1. 20, adds at the end कोरादिस्लपनप्रकारेण.
- P. 116, l. 9, यंतु for जन्तु ; l. 6, इति विःप्रकारं गोसहस्रदाणम् ; l. 7, कादिवापुराणे.
- P. 117, 1. 10, अनम्ते तस्य for अनन्तस्य ; 1. 13, विप्रान् for माव:.
- P. 118, l. 1, इति गोसहस्रवानम् before तथा ; l. 16, omitted ; l. 17, महाभारते.
- P. 120, l. 13, heading omitted.
- P. 121, L. 2, विवाईतसवयहेषु; 11. 9-11, omitted; 1. 13, comes after prose passage; 1. 14, omits ga:.
- P. 122, 1. 7, gut: for gut;,
- P. 123, last line omitted.

P. 124, IL 5-6, omitted up to गन्धमदन:.

- P. 126, Il. 4-5, third and fourth quarters missing ; 1. 13, शकित: for अथवा ; Il. 16-18, omitted.
- P. 128, ll. 5-7 omitted ; l. 15, तस्मादग्तरसाः for यस्मादध-रसाः ; l. 15, लवपाहिताः for स्वर्ण विना.
- P. 129, 1. 10, देमवुझ for होमबुझ.
- P. 130, I. 1, यथा for तथा ; 1. 2, adds—बस्मारसीमाग्यदायिन्य-पात्रता तु गुड॰ ; 1. 9, अथ सुवर्णोचलदानम् ; 1. 12, गस्य प्रदानात् for वस्य प्रसादात्.
- P. 131, l. 2, अवर: for अवस: : l. 13, इति पर्वतदानम् for कनका-चलदानम् : l. 14, अग तिल्गीलदानम्-
- P. 132, l. 15, इति तिलपर्वतदानम् ; l. 16, अध कार्पासाचलदानम् ; but the entire section is omitted upto इतावलदा-नम् on p. 183.
- P. 134, l. 10, in brackets, omitted.
- P. 135, Il. 1-8, omitted ; 1. 4, इति प्रतपर्वतदानम्.
- P. 136, l. 4, विद्यर्जनम् for विद्यजेवेद; 11. 6-7, transposed; l. 9, omitted; l. 11, placed after line 14; l. 13, placed after lines 14 and 11.
- P. 137, l. 4, दिजोत्तमः for दिजोत्तम ; l. 16, विभूषणेः for विलेपनेः.
- P. 138, 1. 6, इति रजतपीलदानम् ; 1. 18, निवेधयेत् for निवेदयेत्.
- P. 139, 1. 9, बिष्णुपुर बजेत for बिष्णुप्रचोदितः.
- P. 140, I. 1, जन्माईदत्रयम् for जन्मायुतत्रयम् ; I. 4, सर्वतोपस्करान् for पर्वतोपस्करान् ; I. 10, पट्यमानः for प्रट्यमानैः ; I. 14, omitted ; ends thus : इति श्रीमन्नक्ष्मीपरविरचिते कल्पतरौ दानकाण्डे पर्वतदातानि.

### \$\$\$

- P. 142, I. 13, 34: for 144.
- P. 143, 1. 14, यथा आई for यथा अदा.
- P. 144, ll. 2-8 omits दन in द्वत्रज्य and चन्न पद्मपुरागादी एईनैव घटेन इतादिधेनुकवर्ग ; l. 9, omits तत्रीन ; l. 14, सर्वेषु for समेषु ; l. 15, given after 1. 1, on p. 145.
- P. 145, I. 4, धौडवाष्टमची for घोटचावमयी; J. 8, ईट्च for ईट्चों; J. 13, मन्त्रमुता for मन्त्रमुक्ला.
- P. 146, 1. 9, इति पश्चयेतुदानम्-
- P. 147, l. 4, निर्श्वणो for प्रयत्तो ; l. 7, देवं देवी for देवदेवी ; l. 8, विचित्रितै: for विचयणः ; l. 13, मुझोमनां for मुझोमितां ; l. 15, कम्बट: for कन्नर्थ ; l. 17, चारपत्रमयैः for चारस्त्र-मयौ ; l. 19, समर्थयेत् for समर्चयेत् ; l. 20, विमुचितम् for विमुचणाम्.
- P. 148, l. 3, बाबन्ति for बावांख ; l. 6, अविचारणात for कविचारतः; l. 8, adds इहेव तेजसा युच्चे वसुप्रवसुआन्वितः । पुनर्दैव्यां रतो नित्यं यूज्येत् विधिना च तम्; ll. 11-12, omitted ; l. 17, गन्धस्व सर्पिया for गन्धस्य सर्पिथः.
- P. 149, 1. 6, अगुद for अगद ; 1. 12, मजला झालपारंगे for सर्पिया धेवुहत्तमा ; 1. 14, चर्चिका उमा for चर्चिता तु सा ; 1. 15, गन्दां मनोतुगाम् for मन्त्रमनोनुगाम् ; 1. 17, जमुना for छमा.
- P. 150, I. 4, विशकम् for विशतिम् ; I. 6, धेनोस्तावदुदाइता for येवोक्ता बहुथा छता ; I. 8, omits देवीपुराणोर्थ ; I. 9, omitted. I. 13, शङ्घ for झीर.
- P. 151, 1. 1, विभानेनोपकल्पयेत् for भान्यामां च प्रकल्पयेत् ; 1. 6, झुभदे for सभगे ; 1. 8, शिवा for छुमा ; 1. 12, प्रपां समां तडानं च कृषं वाऽपि झुपुष्कलम् ; 11. 13-14, substitutes,

like Hemädri, p. 401, इत्या कुम्भान् सुवर्णांथ गन्धमाल्येर-ङड्डताम्। 'प्रया' पानीवचाला। 'बाला' समाजनसमाक्षया ।'सुवर्णान्' बोमनवर्णान् .

- P. 152, l. 3, कानद: कानदानाव for कानदा सम कानाय ; ll. 8-9 omitted; l. 13, omitted.
- P. 153, l. 1, तिलैराकीर्य for तिलैरापूर्य ; l. 4, प्रयच्छेयः for प्रय-च्छांस्तु ; l. 6, साथरकोटि for लिलकोटि ; l. 11, कारण for कावन.
- P. 154, I. I. 8-10, omitted ; I. 11, adds 'कांस्पोपधानसंयुक' कांसपात्रपिहितम.
- P. 155, 1. 17, स पुण्येषु प्रमोवते for मोवते जिदवीः सह.
- P. 156, 1. 7, देवाझे for देवाब ; 1. 10, अपारणादिशाम्नेथं ?
- P. 157, I. 5, adds सालुख्याच ; I. 12, बलोपशोभितम् for बलोप-वीतिनम् ; I. 13, दर्भविष्टरसंयुतम् for यार्न विष्णुरथे स्थितम्.
- P. 158, l. 7, रोमतुल्पानि for रोमसंख्यानि ; adds यम: before दक्सश्वत्री on l. 18, and दक्षः before दरवा द्विजेन्द्राय on l. 20.
- P. 159, l. 1, omitted ; l. 7, omits यो दान्त व्यर्भ ददाति स च ; l. 10, जावाळ: for जावाळि: ; l. 11, जयाचितम for वयाविधि l. 18, देवोपुराणे for वायुपुराणे ; ll. 15-18, omitted.
- P. 160, l. 1, omitted l. 14, ताबदब्दानि वसाते for ताबदब्दसहस्राणि
- P. 161, 1. 17, मातृक पितृक व यत् for पार्थ मातृक मवेत् ; 1. 18, जलधृतस्य हस्तेऽस्य for यश्च जन्मधातैस्तस्य.
- P. 162, I. 6, प्राह्म for प्रोक्तो I. 10, अग्निनेवेन्धनम् for आसप्तमं कुलम् ; I. 17, होभिताम् for संयुत्ताम्.

- P. 163, I. 5, च्यपेकागोदानमाहात्म्यम् before महामारते ; I. 9, omitted ; I. 14, शबस्य धर्करा ; I. 15, adds सुप्रतां बक्कसंबीतामप्रिकोके महीयते ; I. 18, ध्रुसरवर्णी for ध्रुमयर्ण.
- P. 164, l. 8, कांस्यदोहनाम् for गां पयस्विनीम् ; वादणं for कीवरं ; l. 15, हमतो for हवकाम.
- P. 165, l. 2, समेरल for बलवत्स ; l. 22, सथाइमर: for यथा नर:.
- P. 166, I. 3, omitted ; 1. 14, omitted.
- P. 167, Last three lines and the first four on the next page are omitted.
- P. 170, 1. 1, omitted ; 1. 5, स ते: for सह.
- P. 171, II. 5-6, omitted ; 1. 8, विदिनीविक for प्रदर्शणिका.
- P. 172, 1. 1, तथा omitted ; सबडे for समडे.
- P. 173, Il. 12-18, omitted.
- P. 174, l. 7, कमोपवादाः for कमोपवत्यः.
- P. 175, I. 10, झीली for झाची; I. 14, वान्तव्यः for वान्तवुद्धिः; 'बस्र' धर्म; I. 15, उपसि ऊढा आवाहविता गायच्या इल्प्यैः.
- P. 176, l. 18, omitted ; Ms. roughly confirms text.
- P. 177, l. 8, and l. 14, चित्रभावने for जित्रभाविते.
- P. 178, 1. 3, साधुवाहिनम् for साधुवाहनम्.
- P. 179, 1.4, prefixes तथा
- P. 180, 1. 18, कृष्णमार्जकम for कृष्णमार्थणम्.
- P. 184, 1. 2, 3खदेव for बलो देव:.
- P. 185, 1. 16, पूज्ययुग्मेन for सूहमस्त्रेण.

- P. 188, l. 1, वराधावरवारणाः for वराः प्रावरणाः इताः ; ll. 12-14, omitted.
- P. 189, 1. 2, जातम for समम्-
- P. 190, 1. 5, feld for sta.
- P. 191, 1. 2, सस्यदायिनम् ; 1. 5, महामनाः for महात्मने ; 1. 6, विगलपायकः ; for विगलपाठकः.
- P. 192, 1. 11, बहुबोर्यसमर्जिताम् for बहुबीजसमन्विताम्.
- P. 194, Il. 10-11, omitted.
- P. 195, l. 7, असन्तार्थं सखोजिताम् for मङ्गलार्थमरोगतः.
- P. 196, I. 12, मानसोपस्कर for बाने सोपस्कर ; 1. 14, भूसझ: for भूरिश: ; 1. 17, पच्चीपधि for पुण्योपधि.
- P. 197, 1. 10, समाप्तुयात for समस्तुते ; 1. 17, कथवन for कावनम्.
- P. 198, 1. 15, अधिक स्मृतम् for परमं स्मृतम्.
- P. 200, L. 5, मनुः for सभा.
- P. 201, l. 14, पदम for फलम : l. 17, omits तथा.
- P. 202, 1. 14, ugget for ugget.
- P. 204, l. 5, नटनर्तकनरनैश्च for नटवारणनरनैश्च ; l. 9, सम्पाध for निष्पाद्य ; l. 12, सप्तपत्रत्रिभूमिकम्.
- P. 205, 1. 5, परिलेखयेत् for परिकल्पयेत.
- P. 206, 1. 17, तमुरिशेव, for तमनुवजेत.
- P. 207, 1. 11, बोडद्धात for सी जूसात.
- P. 209, 1. 7, जबादियां for चिल्पनियाम् ; 1. 8, जाप्तुयात् for अदत्वते ; 1. 10, कामसम्मवः for कामसंयुतः ; 1. 22, omits तथा.

A ]

- P. 211, I. 8, गुणाभिकम् for गुणान्तितम् ; I. 11, निरुपते for निरुष्यते ; J. 18, अपूजपेत् for प्रसादयेत् ; J. 19, सम्यासो-भूषणैः for ग्राधोर्भूषणैः.
- P. 212, l. 6, वरान सुहत् for च मे सुहत् ; l. 13, वर्णमात्रेण योऽज्ञेन for वस्तुमात्रेण यो ज्ञानम्.
- P. 213, I. 1, prefixes तथा ; I. 5, सरपात्रेभ्यः for सगोत्रेभ्यः; I. 17, सङ्कोचयम्त्रसंयुक्त for सत्काचयक्षसंयुक्तम.
- P. 214, 1. 2, सुख्छालघुरत्यन्तं for सूक्ष्माझरं च रम्यम्.
- P. 215, 1. 13, नानायोंका for कनायोंकत्या.
- P. 216, 1. 17, फलमिच्छुता for फलमब्तुते.
- P. 217, 1. 8, सबीथंबित for शब्दार्थवित.
- P. 218, 1. 1, अनक्षर for अळडार ; 1. 16, परित्यागेन रोधयेत for परित्राणेन चोद्धरेत्.
- P. 219, 1. 15, विदानेभ्यो स्तस्य च for ज्ञानं नित्यं स्तस्य च ; 1. 17, साथकम् for साथनम्-
- P. 220, 1. 6, निवारणम् for विरामणम् ; 1. 12, विसावितैः for विसाधितैः ; 1. 14, वधावस्तु for कथावस्तु.
- P. 221, I. 1, यथाकथवित श्रष्टवात for कथां च कविच्छ्छयात ; 1. 3, शाखवर्गे for साखसज्ञे ; 1. 6, पित्वज्ञिकाथी for पित्त्यांक्रकासम्.
- P. 222, I. 7, सङ्ग्रलो मोदते दिवि for स्वर्यलोके स मोदते ; I. 13, स घन्यः स कोर्त्तिमान् for अक्षयान् मोगसत्तमान् ; I. 16, स घन्यः स कोर्तिमान् for सत्याः पुण्यमानो महाथियः.
- P. 223, 1. 7, प्रदर्शितः for प्रकोर्तितः.
- P. 224, l. 1, बैष्णवं परमे विदुः for सड्खं वैष्णवं विदुः.

P. 225, I. 2, 'इवे' आश्वयुजे ; 1. 13, जगस्थितिः for जगस्थितः.
 P. 226, I. 1, मुद्दु: for बहु: ; 1. 10. तिळवेतु for तिळकुम्म.
 P. 227, I. 1, omitted.

- P. 228, 1. 1, अखिला for अमुना ; 1. 2, omitted.
- P. 229, 1. 8, बीरव: for रीरब: ; 1. 18, प्रजायते for प्रजापते:.
- P. 281, I. 5, सुवर्णनाद for सुवर्णनाम ; I. 8, omits सर्वयम्धैः ; I. 10, omits दोष ; सुक्तैः for क्षाकैः ; I. 15, omits सर्वजनप्रियो भवति ; I. 18, omits मत्तीरं तादग्युणयुक्तम्.
- P. 232, I. 6, नगराधिपत्थं for गणाधिपत्थं ; I. 11, अहिबनोयुतायां for अदिबनीगते जन्द्रमसि ; I. 12, युक्ता for युता स्थान ; II. 15-17, omitted.
- P. 283, 1. 6, तैलतूलां सार्थ for यूततूलां आधाविकां; 1. 10, prefixes बनः; 1. 14, तथा for बनः.
- P. 234, l. 4, मागेव तु for मागलम.
- P. 235, 1. 10, स्व for स्वान ; 1. 13, omits इति लिथिदानम्.
- P. 236, l. 1, अथ सासदानानि ; l. 5, omits प्रत्वई ; l. 7, adds स्वर्गेसोर्थ गन्छति ; l. 9–12, omitted.

P. 237, 11. 9-13, omitted.

- P. 238, l. 1, पुनः for सुने; l. 6, सुमनोरमान् for सुमनोइरान्. l. 9, प्रतिमाधानुस्तेरहेप for प्रतिमास्तान्नुस्तेरहेप.
- P. 239, 1. 15, सदा for तथा ; 1. 18, च मकितः for स्वयाफितः.
- P. 240, l. 7, मणिमुकाफलादिकम् for मणिकामुकादिकं तथा ; l. 14, सर्वकाणिकम् for सर्वकालिकम् ; l. 15, किथित् for लोके ; l. 17, omits इति मासदानानि.
  - P. 241, 1. 13, सबेन च सर्सार्पेषा for मासे बरनेन सर्विषा.

P. 242, 1. 2, स्वर्गवास for स्वर्गलोक ; 1. 9, omits अकृतमपदितम्.

- P. 243, l. 9, पुष्यगञ्चाक for पुष्पाक्षां गां ; l. 11, नन्दते तथा for नन्दने बने ; l. 13, जतावय for स्थातीष्वय.
- P. 244, 1. 17, असंदतान, for सुसंयुतान.
- P. 245, l. 2, बल्लरदिसघर सयः for बल्लरदिम नर्ब ; l. 9, स पितृन् प्रीणमति प्रेत्व for पितृन् प्रीणाति सबलान् ; l. 16, इति नक्षत्रदानानि.
- P. 246, I. 4, गुणकर for बहुगुणं; I. 8, स्रियते नरः for नहि जीवति; I. 14, omits तथा; I. 16, आत्मनस्तपः for आत्मनो यशः.
- P. 247, l. 1, prefixes यय:
- P. 248, 1. 5, उस for अख्यू; 1. 15, पात्रेभ्य: for विश्रेभ्य:.

P. 249, 1. 15, omits इति अजदानम्.

- P. 250, l. 7, अराकमः for परावणः ; l. 8, पर्णतः for सर्मज्ञः ; l. 10, योगिवत् देहिनां for योगवित् प्राणिनाम्.
- P. 251, I. 3, अस्वतम्त्र for अगदतन्त्र ; I. 18, omits इत्या-रोग्यदानम्.
- P. 254, l. 1, omits forg: ; l. 8, omits इति अभयदानम्.
- P. 255, 1. 2, निवेदयेव for अतिबोजयेत ; 1. 14, धुवा for gui:.
- P. 256, 1. 12, omits इति दिजस्थापनम्.
- P. 259, I. 8, omits at ; 1. 9, adds मेलवित्वा after इम्पाण.
- P. 260, 1. 20, असिपत्रवर्न for असिपत्रनयम्-
- P. 261, slightly corrupt but better than other Mss.
- P. 262, lacuna from धान्यप्रदानेन on line 4 to वादवतरीपुर्त रयम् on line 7.

- P. 263, l. 2, फडोपगं वा for फडोपगम्बो ; l. 8, अवारितम् for अवाधितम्.
- P. 264, 1. 15, निवेदयेव for दिने दिने ; 1. 18, omitted.
- P. 265, I. 6, omits मनुख्याच.
- P. 266, I. 16, 4# for 4741:.
- P. 267, 1. 10, छन्ना सतानि च for दानानि वा पुन:.
- P. 268, I. 6, सलहिमवान for सलक्ष्मवान.
- P. 271, l. 13, und in brackets supplied. ; l. 14, gyadra
- P. 273, for बुमुश्चिताम,
  - P. 272, l. 1, adds अन्तर्त्तिताभितृप्तानां अविभाविताभिलायाणाम्. l. 17, स्वन्दचाय ( १ ) for सुकुन्ताय.
  - P. 274, 1. 9, विषमाप्तुयात for दिषमाप्तुय:.
  - P. 275, II. 1-2 cited after line 8; II. 3-4, omitted I. 5, 3# for at; II. 7-12 omitted; II. 13-14,

इति सहद्हदयधरात्मजमहासान्धिविप्रहिक मद्वश्रीसक्ष्मीघरविरचिते कृत्यकत्पतरौ दानकाण्डे प्रकीर्णकदानानि ।

- P. 276, 1. 2, अथ वापीकृपतडामादिविभिः ; 1. 9, प्रतिधवाख for प्रतिष्ठिताथ.
- P. 277, 1. 6, omitted.
- P. 278, 1. 4, बधा for तथा.
- P. 279, 1. 1, substitutes अण राजन महाबाहो तडागादिव यो बिथि:.
- P. 280, 1. 8, अरजिमात्रो for ज्यरजिमात्रो.
  - P. 281, 1. 2, पूजवेच for दस्रवेच ; 1. 7, प्रथमतः for प्रथमम्.

- P. 282, l. 6, omitted ; l. 12, यजभी for पठमां ; l. 18, सन्यवत, for सन्त्रवित.
- P. 283, II. 3-4, omitted. ; II. 5-8 many omissions.
- P. 286, 1 S, omits तथा ; II, 9-11 omitted.
- P. 287, 1, 15, वापीक्षतज्ञगवर्श for वापीयज्ञम्.
- P. 288, 1. 7, तां तारवती for भावयन्तों ; 1. 9, omits इत्यनेन and यजमान: ; and substitutes चारमुलीमें for आचार्येण अन्तारच्छ उत्तीर्थ ; 1. 12, हिड्डते for वदि ना हिन्नरोति ; 1. 13, omits जपेत तो ; 1. 14, omits तामप्रष्ठी ; 1. 15, omits जान्वामीम देया ; 1. 17, omits यजमानो ; 1. 19, omits conclusion.
- P. 289, 1. 1, अब हारिवन्यः ; 1. 6, तलसातं for सतः सातम.
- P. 291, 1. 9, समनोहरम् for समहोरगम्.
- P. 292, 1. 14, बेनुप्रहे for बन्धपुष्टे.
- P. 293, 1. 6, наң for भवेत.
- P. 294, 11. 5-6, omitted; 1. 18, धनम for чडम; 1. 19, वरम for मतम.
- P. 295, 1: 1; पश्चिमेन गर्त for पश्चिमे सहत ; 11. 8-9, omitted ; 1. 15, गुडादिभिः for गणादिभिः.
- P. 296, 1, 12, समझलम् for च लक्षणम्.

P. 297, 1. 5, भयलहम for मनापदम ; 1. 6, अथना for तथा ; II. 10-11, interpolates तथा between the lines.

- P. 298, 1. 9, omitted; 1. 11, स प्रायपधाश्रिता कान्ता for पक्षाश्रिता यथा कान्ता; 1. 12, भूयाबोकां for प्रपासोक्त्री; 1. 18, बरम् for परम्.
- P. 299, 1. 5, विगतारों सदा नर: for विगतव सदा नर: ; 1. 7, सनिष्कुटे for सण्डपे ; 1. 22, omitted.
- P. 301, 1. 5, प्रतिपक्षम् for प्रतिपायम् ; 1. 7, सुने for पुरे.
- P. S02, I. 7, अधोत्थिल्लाम् for तथोत्थिताम् ; I. 11, omitted ; 1. 12, तथा omitted.
  - P. 303, I. 3, यथा जायेत for तथा जायेत ; I. 4, मन्त्रविद for मन्त्रितम् ; II. 16-17, omitted.
    - P. 804, 1. 5, सुगार्नुरम् for सुगादुगम् : 1. 10, देव्यो गरः पापात् for दयाणरस्सोऽपि.
    - P. 305, 1. 3, तु भारत for भाववेत.
    - P. 307, 1. 7, adds सत्तीर्थे पुत्रतर्पणदिजन्म सुप्लादिकलं रोपकरम प्रय सन्तीत्यर्थः । The whole explanation, which is missing in other Mss. is reproduced by Hemadri; 1. 13, adds 'चिष्ठा' अम्लिका; 1. 14, वरद for जरण.
    - P. 308, 1. 2, तित्रिको for तिन्त्रिकीकम्.
    - P. 309, 1. 11, दिजातय: for दिजोत्तमान,
    - P. 310, L. 5, सत्युत्राणां for न पुत्राणां ; L. 9, समें ततः for समो द्वमः ; L. 10, omits इति प्रकारोपणपिभिः.
    - P. 311, 1. 8, विविधेस्तथा for विविधेर्युतम्.
    - P. 812, 1. 3, omitted ; 1. 7, au for even.

# APPENDIX B १ बछालसेनकृत—दानसागरे उपोद्धातः प्रतिज्ञा च

### • ॐ नमों गखेशाय \*

ये साक्षादवनीतळासृतमुचो वर्णाश्रमज्यायसां येषां पाणिषु निक्षिपन्ति कृतिनः पाथेयमासुष्मिकम् । यद्रवत्रोपनताः पुनन्ति जगती पुण्यास्तिवेदागिर-स्तेभ्यो गिर्भरमचित्रम्झमनसन्मीलि दिवभ्यो नमः ॥ १ ॥ इन्द्रो विश्वैकवन्धुः श्रुतिनियमगुरुः अञ्चचारित्रचर्धा-मर्य्यादागोत्रधीलः कलिचकितसदाचारसाधारसीमा ? । सङ्घास्वच्छरलोज्वलपुराषगुणोच्छित्रसम्तानधारा-वर्षेर्मुचासरश्रीनिरगगदवनेर्भुषणं सेनर्वदाः ॥ २ ॥ तत्राऽलक्कतसत्यचः स्थिरधनच्छायाभिरामः सतां स्वच्छन्दप्रणवीपभोगसुलभः कल्पहुमी जन्नमः। हेमन्तः परिपन्त्रिपञ्चनसरःसङ्ख्य नैसर्गिके-स्ट्रीतः स्व्युणेव्वात्तमहिमा हेमन्तसेनोऽजनि ॥ ३ ॥ तदनु विवयसेनः प्रादुरासीयरेन्द्रो दिशि विदिशि भवन्ते गस्य वीर्थ्ववत्यम् । शिखरविनिहितामां वैजयन्ती बहुन्तः प्रणतिपरिग्रहोताः प्रांशवो राजवंशाः ॥ ¥ ॥ सर्वाज्ञाः परिप्रयन्तुपचितश्रीदानवारां धनै-रासारेरमिषिकनिम्मलयसः शालेवमूमण्डलः । वैन्योत्तापश्रतामकालजलवः सर्वोत्तरः ध्यागृतां श्रीयल्लासमृपस्ततोऽत्रति गुणाविभोवगर्भेस्वरः ॥ ५ ॥ वेदार्थस्छतिसङ्घादिनुरुषः श्वाय्यो वरेन्द्रौतले निस्तन्त्रोऽज्वतधौविलासनयनः सारस्वतरम्यम्बकः ।

षटकर्माऽभवदार्व्यव्तीलनिळनः प्रख्यातसत्यवतो वुत्ररिदिव गीष्यतिर्नस्पतेरस्याऽनिरुद्धे गुद्दः ॥ ६ ॥ अविगतसकलपुराणस्मृतिसारः अद्ववा चुरोरस्मात् । बछिकत्मपावसादं दाननियन्धं विधानुकामोऽपि ॥ ७ ॥ दुरभिगमधरमनिर्णवविषयाध्ववसायसंग्रयस्तिनितः । नरपविरवमारेभे ब्राह्मणचरगारविन्दपरिवध्यांम् ॥ ८ ॥ छाध्यापरितोषितैरविरतं सम्भूय भूदैवते-वैत्तामोषवरप्रसादविशदसान्तस्खलत्संशयः । श्रीबहालनरेखरो विरचयत्येतं गुरोः शिखया स्वप्रजाबनि दानसागरमर्थं अद्धावतां खेयसे ॥ ९ ॥ भूची भूवः प्रणम्ब क्षितिवद्यांसिलन्मीलिवन्द्या द्विजेन्द्राः धीमद्वलालसेनः स्थिरविनयनियदाप्रलियांचते वः । काले काले मवद्भिः इतसुकृतलवैः पालमीयो गमाऽवं सामान्यः पुण्यमाजां भवजलधिमहारोतुबन्धो निबन्धः ॥ १० ताडी बाराइमान्जेर्थं भविष्मं मारस्यमेव च । वामने बास्यांगम मार्थकोर्थ च वैध्यवस् ॥ १९ ॥ हीवं स्कान्दय पादा पुरालं सीमेंमेव च। पुराणानि तथा कुर्मपुराणादिपुराणयोः ॥ १२ ॥ उच्चान्युपपुरामानि व्यक्तदानविधोनि च । आदं पुराणं शाम्बं च कालिकांद्र्यमेव च ॥ १३ ॥ गान्द्सादित्यसंज्ञम नारसिंई तथैव च । सार्दण्डेवकृतं तद्रद्विष्णुधम्मौत्तराह्रयम् ॥ १४ ॥ वालय विष्णुधर्म्सारूवं नोपथजाहाणधुतिम् । औरामायणमाख्यानं महामारतसंहिताम् ॥ १५ ॥ मनुवासिष्टसंवर्त्तवाज्ञवल्ययथ गीतमम् । कात्यायनं च जाबाल्यं व्यासं दानबृहस्पतिम् ॥ १६ ॥ च्यवसिष्ठं हारीतं पुवस्त्यं विष्णुमेव व । शतातपं यमं मोगियाज्ञबल्क्वं च देवलम् ॥ १७ ॥

षौधायनभाष्त्रिरसं दानच्यासं बहुहरपतिम् ।

ही शङ्कलिखितायापस्तम्बं शाव्यायनं तथा ॥ १८ ॥ गयव्यासं लघुव्यासं लघुद्दारीतमेव च । छन्दोगपरिशिष्टं च कात्यावनमरोषतः ॥ १९ ॥ इत्याळोच्य पुरागोपपुराणश्रुतिसंहिताः । समाहतानि दानागि निबन्धस्वाऽस्य सिद्धये ॥ १० ॥ महादानानि कीर्र्यन्ते तत्राऽऽदी घोठश कमात् । पर्वतानां व दानानि दशैव तदनन्तरम् ॥ २९ ॥ ततो गुडादिधेनूनां चरवारिंग्रदनुकमात् । एकन्युनानि दानानि बध्यम्तेऽत्र वधाविधि ॥ २२ ॥ अलंकृतानां प्रभाश बत्वात्त्वद्गवानथ । दागान्यलङ्कृतगवांसमृहस्य ततस्त्रिधा ॥ २३ ॥ ततोऽनंतरुकुतगवां दानानि दश पत्र च । तथाऽनलङ्कृतगवीसमूहस्य च सप्तचा ॥ २४ ॥ अखब्कुतानां दागानि कुप्राणमण्डधां तथा । ततोऽगलब्कुतानान्तु दश दानानि पम च ॥ २५ ॥ गवाहिकअदानानि दशधा तदनन्तरम् । भूमेदीनानि बीर्त्यम्ते पश्चपश्चात्तदेव तु ॥ २६ ॥ आसनस्य प्रदानानि षडेव तदनन्तरम् । ततो वारिप्रदानानि पद्तिंशदिइ संख्यया ॥ ६७ ॥ तैजसानाच पात्राणां दश दानान्यनन्तरम् । दानानि जरूपात्राणी ततव नवसंख्यया ॥ २४ ॥ ततोऽलस्य प्रदानानि जिचत्वारिशदेव तु । ततसीणि च मध्यस्य पत्राऽय ख्वणस्य च ॥ २९ ॥ ततो वृतस्य सप्तेव श्रोणि दृष्तस्तानन्तरम् । शीरस्य च ततस्रीणि पत्र चैक्षववस्तुनः ॥ ३० ॥ पानकस्य व बरवारि फलानों नवधा ततः । तत्तवस्थारि सधुनोऽभ्यष्टस्य घडनम्दरम् ॥ ३१ ॥

त्रयोदशाय गन्धस्य ततो भूपस्य पश्चचा । अनुछेपनदानानि बलारि तदनन्तरम् ॥ ३२ ॥ अष्टी पुष्पस्य वस्राणां पर् युक्त विदालिखतः । त्रीथि बज्ञोपबीतसा दामानि तदनम्तरम् ॥ ३३ ॥ सुवर्णस्याऽय दानानि सप्तत्रियदनुकमात् । रजतस्य व दानानि त्रीण्येव तदनम्तरम् ॥ ३४ ॥ अलक्कारस चल्वारि रत्नस्य नवधा ततः । बहाणाचेव दानालि ततः सप्तदशेव तु ॥ ३५ ॥ नब प्रतिश्रयस्याऽथ शब्यायास्त्र ततो नब । इन्यनस्याऽथ चत्वारि दीपसीक्रेनविंशतिः ॥ ३६ ॥ दानानि न पुराणानामेकोना विश्वति स्ततः । नानाविधानां विधानां चतुर्विशतिरेव च ॥ ३७ ॥ त्रिंशद्दानानि कन्यानी प्रेक्याणान्तु ततो वद्य । सस्यानामथ दानानि पश्चविद्यतिरेव च ॥ ३८ ॥ तिवस्य दश दागानि तथाऽऽरामस्य पश्चवा । कीर्र्यन्ते बोबधीवाऽत्र बुक्षस्य तदनन्तरम् ॥ ३९ ॥ सम्मारसाऽथ चलारि पश्चनामध्दधा ततः । कृष्णाविनस्य सप्ताऽथ छत्रस्य द्वा पत्र य ॥ ४० ॥ कीर्त्यन्ते पश्चवृक्षधा ततो दानान्युपप्रहः । एकादश च यानानां चलारि करिणामय ॥ ४१ ॥ द्वादशाश्वस दानानि नत्वारि महिषस च । क्षष्ट बाडऽरोव्यदानानि कीर्श्वन्ते तदनन्तरम् ॥ ४२ ॥ व्यसयस्य च दानानि त्रयक्रिंशततः कमात् । स्टमीदिवारविद्विताम्येकादश ततः परम् ॥ ४३ ॥ मासोप अशितेऽन्यन्न दिनेष्वनिवतेष्वय । एकसप्ततिरच्यन्ते दानानि तदनन्तरम् ॥ ४४ ॥ मासेषु निवतेष्वत्र निवतासु तिथिष्वय । कमादानानि कीर्त्त्वन्ते नानारूपाणि विश्वतिः ॥ ४५ ॥

सासतिध्वीनियतयोखिपश्चादादनन्तरम् । बतुर्दश व नक्षत्रे नियतास तिथिष्वथ ॥ ४६ ॥ ततो नक्षत्रविहिताम्यच्यौ पश्चायदेव त । मासरवापीनि वानानि पर्देव तदनन्तरम् ॥ ४९ ॥ रविसब्बमणेष्वेषमेकोनत्रिंशदेव तु । श्रत्पदिष्टानि ततो दानानि दश पक्ष व ॥ ४४ ॥ बत्सरादिषु दानानि सप्तेव तदगम्तरम् । वित्रकौर्णनि दानानि त्रिपधाशदनन्तरम् ॥ ४९ ॥ सामान्यदेवताभ्यस्तु चतुर्विशतिषा ततः । एकन्युनानि सुयाँथ चत्वारिंशदनन्तरम् ॥ ५० ॥ महेचराय दानानि ततः सप्तद्शेव तु । विष्णवे चैब दानानि चतुर्विश्वश्चतं ततः ॥ ५,५ ॥ विच्छिय पत्रसारावागरीरेथं प्रथक् इतैः । नानामुनिप्रवचनामृतनिर्यासराशिभिः ॥ ५२ ॥ चतुःसप्ततिसंयुक्तत्रयोदशस्ततं मित्तेः । दानं निरूष्य यक्षेन नानागमसमाइतैः ॥ ५३ ॥ बिद्रत्सभावमलिनीराजहंसेन भूभुवा । औमद्रहालसेनेन कृतोऽवं दानसानरः ॥ ५४ ॥ जलाशयानां दानानि तथा व सुरवेश्मनाम् । नोक्तानि सम्बगुकानि "प्रतिष्ठासागरे" यतः ॥ ५५ ॥ श्रुतान्यादिपुराणे तु दानान्यव्दविभागतः । "आचारसागरी" करवाल कोर्त्यन्तेऽत्र कृत्लवाः ॥ ५६ ॥ भागवतं च पुराणे जन्माण्डरुचैव नारदीयं थ । दानविधिग्रस्यमेतत् त्रयमिह न निवद्धमवधाय्वं ॥ ५७ ॥ बृहदपि लिन्नपुराणं नस्स्यपुराणोद्तिर्महादानेः। अथपाये तद्सारं दाननिवन्धेऽत्र न निवदम् ॥ ५८ ॥ सप्तमबायुप्रार्थं भविष्यमपि सङ्ग्रहीतमतिवलात्.। रयकाष्टमीनवम्यी कली पापण्डिभिर्मली ॥ ५९ ॥

### [ Appendix

लोकप्रसिद्धमेतद् विष्णुरहस्यं शिवरहस्यं च । द्वयसिंह न परिग्रहोते सङ्घहरूपस्वमवाधार्थे ॥ ६० ॥ भविष्योत्तरमाचारप्रसिद्धमविरोधि च । प्रामाग्यज्ञापकाहटे (१) प्रन्थादसाल्ट्रथक्कृतम् ॥ ६१ ॥ प्रवरद्रूपतः स्कन्दपुराणैकांवातोऽभिकम् । यत् खण्डजित्यं पौण्ड्रेवायन्तिकयाश्रयम् ॥ ६२ ॥ तार्थ्यं पुराणमपरं ब्राग्नमानेयमेव च । त्रयोविंदातिसाहसं पुराणमपि बैल्गवम् ॥ ६३ ॥ पट्रसहसमितं छेई पुराजमपरन्तवा । दीकाप्रतिष्ठापाषण्डदुचिरलपरीक्षणैः ॥ १४ ॥ स्वावंशानुचरितैः कोशव्याकरणादिभिः । असङ्गतव्यावन्धपरस्परविरोधतः ॥ ६५ ॥ तन्मीनवेतनादीनां भण्डपाषण्डलितिमाम् । खोकवसनमाळोक्य सर्वनेवाऽवधारितम् ॥ ६६ ॥ तत्तरपुराणोपपुराणसंख्या-बहिष्कृतं कस्य न कर्मयोगात् । पाषण्डशास्त्रानुमते निरूप्य देवीपुराणं न निवदमंत्र ॥ ६७ ॥ ये धर्मदानविधिसंस्तृतये पुराण-पुण्यागमस्युतिगिरां यहनो विवर्त्ताः । ते प्रन्धविस्तरभयादवचित्य केचित् वस्माभिरत्र कथिताः कलयन्तु सन्तः ॥ ६८ ॥ एवं निरूप्य यत्नेन प्रारंब्धे द्रानसागरे । आदी त्राद्मणमाहात्म्यं तत्तो दानगुणस्तुतिः ॥ ६९ ॥ पात्रप्रशंसा पात्राणामपयादसासः परः । दानसरूपं कत्ती न अद्वादानविधि प्रति ॥ ७० ॥ यानस्य कालदेशाथा देवस्य च निरूपणम् । अपवादब दानासमसहाननिरूपणम् D ७१ B

ततो दानस्य च विभिः प्रतिष्ठहविधिस्ततः । सर्वतः परिभाषा चेत्वर्थाः पण्डदश कमात् ॥ ७२ ॥ निरूष्य मुसबन्धार्थं वश्यतेऽत्र महोक्षिता ॥

Ends ,

\* धर्म्मस्याऽभ्युदयाय नास्तिकपथोच्छेदाय जातः कलौ श्रीकान्तोऽपि सरस्वतीपरिवृतः प्रत्यञ्चनारायणः । पादाम्मोजनियण्णविद्ववसुधासाम्राज्यलद्मीवुतः श्रीवल्लालनरेदवरो विजयते सदृत्तचिन्तामणिः ॥ दाराणामरिसैन्यसम्ञमपरित्यक्ताचपानाधानै– र्वक्तोदरितवाङ्ककातरगिरां प्राणेशभिक्ताञ्जलौ । येनाऽऽछिच वर्शासि दुर्वयजरद्वंशार्जितावेक्षणा– द्रोलॉलादलितो रणे कदनया त्यक्तस्य गौडेदवरः ॥ विद्वद्भिः सम्मुकामैः कलिवद्धवम्बद्धछेदिनो दानधर्मा अन्योन्मामर्वदोषप्रणिहितमतिमिस्तैर्नियुक्ता द्विजान्त्यैः । अस्राक्षोदेत्तमेषां मतमन्तिरस्य सम्यङ्गिवर्त्थ सद्वल्लास्त्वेनामलङ्कलङ्ग्रद्वामीदचन्द्रो गरेन्द्रः ॥

तस्यैप कम्मोनियताखिळजीवलोक-तापत्रयोपश्चमनः पुश्वेत्तमस्य । (?) झुव्यमेनापगतां कलिपङ्कनोदी ओदावसाग्रसयः पयसां प्रवाहः ॥ वयद्विचितमैहिकं छुकृतिनां लेयो वदामुष्मिकं सर्वं तत्तादिहाश्रमेण सुलमं निर्णीय निरसंशयः । श्रीवल्लालनरेन्द्रवर्षितमन्वन्वर्गसवर्धिव्(?) मेने सम्प्रति दानसागरमविश्वदैकभाजो जनाः ॥

Colophon:-

इति परमनाहेत्वरनिःशहराहरश्रीमद्वल्लालसेनविरचितः अविानसायरः समाप्तः ॥

\* Haraprasad Shastri-Notices of Sanskrit Manuscripts, I. pp. 169-172.

#### विषयाः--

अञ्च प्रथमं बाह्यणप्रशंसाः दानप्रशंसाः पात्रप्रशंसाः ततो दानपात्रापात्रनिरूपणम् ; सात्विकराजसादिदानफलम् ; दानकालादिनिरूपणम् ; अथ तीर्धनिरूपणमुखेन तत्प्रश्चे-सादिस्थनम् ; देवस्वस्पनिरूगणम् ; दानापवादः ; दानविषिः ; नजापरिभाषा ; होमपरिभाषाः इव्यगणपरिभाषाः मानपरिभाषाः तुलापुरुषादिनिरूपणम् ; हिरण्य-गर्भमहादानादिनिरूपणम् ; व्रदाण्डमहादानम् ; गोसहस्रदाननिरूपणम् ; कामधेनुमहा-दातम् ; हिरण्यालगहादानम् ; अत्यरथदानम् ; हेमहस्तिरयमहादानम् ; पश्चलाज्ञ-डमहादानम् ; घरादानम् ; विश्वचक्तमहादानम् ; महाकल्पळतागहादाननिरूपणम् ; रलघेनुमहादानम् ; महामृतघटमहादानम् ; प्रथमावत्तें एते विषयाः सन्ति । अथ हिती-यावत्तेप्रारम्भः-अत्र च दश्वप्रकारमेख्वानानेरूपणम् ; तृतीयावर्त्ते अलङ्कतगबीदाना-दिनिरूपणम् ; यतुर्घावत्तं अल्ङ्कतवद्वगवीदाननिरूपणम् ; पधमावत्तं अलङ्कतइषदाना-दिनिरूपणम् ; षष्ठे गवाहिकदाननिरूपणम् , सप्तमावत्तं सूमिदाननिरूपणम् ; अष्टमे आसनदानम् ; नयमे वारिदानप्रशंसा ; दशमे तैजसदानादि ; एकादसे जलपात्रदानम् ; हादवो अलवानादि ; त्रवोदचे मध्यदानम् ; चतुर्देशे व्यणवानम् ; पश्चदशावर्ते छत-दानम् ; योवज्ञसप्तदश्वयोः दधिकारदानादि ; अष्टादशोनविंशयोः मन्त्रदानादिविरूप-थम् ; विशैकविंगयोः मध्रवनस्पतिदाननिरूपणम् ; द्राविशे अभ्यप्तदानम् ; त्रयोविंशे गन्धदानम् ; चतुर्विशे घुरदानम् ; पत्रविशे अगुलेपनादिदाननिरूपणम् ; गहिवशे पुष्पदानम् ; सप्तविशे बलदानम् ; अष्टाविशे अग्नोपवीतदानम् ; एकोनत्रिशे सुवर्णदानम् ; त्रिशे रौप्यदानम् ; एवःत्रिंशे दीपदानम् ; द्वात्रिशे पुराणदानम् ; त्रयस्त्रिशे कल्पदानम् ; बतुझिरो प्रैष्पदानम्; पश्चत्रिंशे सस्पदानादयः; पार्द्वशे तिलदावम्; सप्तत्रिंशे बुझ-दानादि ; अष्टत्रिधे सम्भारदानम् ; एकोनचत्वार्थिं। इष्णाजिनदानम् ; चत्वारिधे छत्रदानम् ; एकचरवारिवे पादुकादानम् ; द्विचरवाश्लिं वानदाननिरूपणम् ; त्रिधत्या-रिशावसँ गजदानादिनिरूपणम् ; चतुधत्वारिरो नाइपदाननिरूपणम् ; पणचत्वारिशे आरोग्यदानम् ; षद्वत्वाधिं अभयदानम् ; सप्तजत्वारिंखे मासोपलकितनियतदानम् ; अष्टवत्यारिंगे अनियतातेथिदानम्; एकोनपत्राद्यति नञ्जत्रादिदाननिरूपणम्; पत्रादाती मासव्यासियानम् ; एकपवाशे संकान्तिदानाविनिरूपणम् ; द्विपवाशे , नत्सरदान-निस्पणम् ; त्रिपवाचे प्रकोर्णदामादिनिरूपणम् ; चतुःपवाचे सामान्यदेवतास-म्प्रदानकदानादि ; पनपनारो सूर्व्यसम्प्रदानकदानादि ; षट्पश्वाचे महेरवरस-म्प्रदानकदानादि ; सप्तपश्चासे वासुदेवसम्प्रदानकदानादिनिरूपणम् ॥

### दानखण्डानुक्रमणी ॥

पञ्चखण्डात्मके शास्त्रे वतखण्डादनन्तरम्1 । दानखण्डमिवं, तत्र द्वितीयमय कथ्यते ॥ २३ ॥ अस्मिजनेकदानौरवरत्नरत्नाकरायिते । महाप्रकरणानाथ विज्ञेयोध्यमनुकमः ॥ २४ ॥ दानस्तुतिस्ततो दानस्वरूपस्य निरूपणम् । अज्ञप्रसज्जो दानानां परिभाषाभिभाषणम् ॥ २५ ॥ ओतुः अद्यामिष्ट्रसर्थमथ दानफलावलिः । तुत्वापुरुवसुख्यानि महादानानि षोडवा ॥ २६ ॥ अखर्वपर्वतश्रेणिविश्राणनाविधिस्ततः । परस्तावतिवानानां विधिविधतपातकः ॥ २७ ॥ ततो द्यमहादानविधिवभवपर्णनम् । कृष्णाजिनानि दानानि देवतादानसङ्घद्यः ॥ २८ ॥ अथ बालविशेषेण बहुधा दानवर्णनम् । अनन्तफलदानानासनन्तरसुपक्रमः ॥ २९ ॥ एवं प्रकरणान्यत्र त्रयोदश महामतिः । जबीति प्राव्यराज्यादिसाधनानि मनीषिणाम् ॥ ३० ॥

### ३ चण्डेइवरस्य

दानरत्नाकरप्रतिज्ञा, विषयानुकमणी च ॥ तत्पातु कोचनं शम्भोः प्रियाक्वेवनिमोकितम्<sup>2</sup> । वत्तंसरजनीनाथनिदाणमिव नीरजम् ॥ वचिद्राम्भोजराजीवहुल्परिमक्षेत्रसुतरानैस्तडानै--रुन्मालह्यप्रेषेदरतिविगलदघैः शासनैरप्रजानाम् ।

1 ed. Bibliotheca Indica, I, p. 4.

2 Räjendraläla Mitra—Notices of Sanskrit Manuscripts, VI, (1882), pp. 134–136. 19.

सक्सी विश्वम्भरायाः स्मुटमहत छती थी महादानदानेः श्रीसच्यण्डेहवरोऽयं रचयति रुचिरं दानरलाकरं सः॥ श्रीचण्डेश्वरमन्त्रिणा मतिमताऽनेन प्रसंचात्मना मपालसिल्स्म्रीमपालनसिना धर्मेषु दुरमाध्यिना । वाग्वत्याः सरितस्तटे मुरधुनीसाम्यं द्वसत्याः छुचौ मार्गे मासि यथोकपुष्यसमये दत्तास्तुलापुरुषाः ॥ बस्य दानातिरेकेग छोके निजितगौरवाः । कल्पद्रमाः पारिजतः कामधेतुः कचित्कचित् ॥ अत्रोक्तमपि वदानं कृत्ये रजाकरे पुनः । मासादिइत्यसामस्यं गौरवालद्वीरितम् ॥ दानविधि + +दानस्वरूपस्व निरूपणम् । देशदेश + रहीं।ऽत्र प्रात्राणां कवर्न ततः ॥ सहादानानि सर्वाणि गोसइस्रमनन्तरम् । धान्यादिशैलदानानि गुढधेन्वादिकालि च ॥ गवां स्वरूपतो दानं ततो हेमगवीपरम् । च्यळण्णाविने तद्रदानं भूमिनुवर्णयोः ॥

Colophon:-

सप्रक्रियमहासान्धिविमहिकटक्करश्रीवीरेत्वरात्मज सप्रक्रियमहासान्ध्विवमहिकठक्कर श्रीचण्डेर्यरविर्यचतो दानरजाकरः समाप्तः ॥

#### विषयाः--

दानविधिनिरूपणम् ; दानस्वरूपकीर्त्तनम् ; देवादेयनिरूपणम् ; पात्रविधेवनम् ; मदादानानि ; झुद्दकाकादिकथनम् ; मण्डपादिनिर्माणविधिः ; तत्र अङ्गलिज्ञाखादिप-रिमाणकधनम् ; हिरण्यगर्भमहादावविधिः ; एवं ब्रह्माण्डदानम् ; कत्यपादपदानम् ; योसहस्रदानम् ; कामचेतुदानम् ; हिरण्याश्वरधदानम् ; पञ्चछाड्वव्याचम् ; ष्ट्रथिवीदा-नम् ; विदवचकदानम् ; कल्पलतादानम् ; राप्तसागरदानम् ; राजघेतुदानम् ; महामू-तघटदानम् ; पद्मधुराजीयवझाण्डदानम् ; शिवाय घेतुगोसहस्रदानम् ; तिल्बदोणशतदा-नम् ; पर्वतदानम् ; क्वणाचलदानम् ; श्रुधाचलदानम् ; स्रुवर्णाचल्डदानम् ; तिला-चलदानम् ; ध्ताचल्दानम् ; रन्नाथलदानम् ; रजताथलदानम् ; दार्कराथलदानम् ; गुडचेतुतित्रघेन्वादिदानम् ; उभयतौमुआदानम् ; वरद्वभवानम् ; छष्णाजिनदानम् ; भूभिदानम् ; स्वर्णदानम् ; विद्यादानम् ; तत्र लिखनावेभिः ; विद्याधारसरयन्त्र-विधिः ; पत्रसम्बयावेभिः ; मयौनिम्मौणविभिः ; पीतरक्तहरितछष्णमेदेन तस्याथा-तुर्विभ्यकथनम् ; लेखनौपटनिम्मौणविभिः ; आदर्शरोरणपविधिः ; योधनविधिः ; पाठकमाविधिकथनम् ; लेखनौपटनिम्मौणविभिः ; आदर्शरोरणपविधिः ; योधनविधिः ; पाठकमाविधिकथनम् ; लेखनौपटनिम्मौणविभिः ; आदर्शरोरणपविधिः ; योधनविधिः ; पाठकमाविधिकथनम् ; लारोग्यदानविधिः ; आत्रर्शरोपणविधिः ; दिनस्वापनविधिः ; पाठकमाविधिकथनम् ; लारोग्यदानविधिः ; आत्रदानविधिः ; दिनस्वापनविधिः ; ब्हल्पदानविधिः ; आन्नदानविधिः ; माखदानविधिः ; क्रयुदानविधिः ; तिथिदान विधिः ; नश्चत्रदानविधिः ; ग्रत्युक्तयोकदानविधिः ; वनमाद्दिपदानविधिः ; कालपुरु पदानविधिः ; रेवन्तादवदानविधिः ; वापीकृपत्रज्ञगादिविधिः ; युश्चादिप्रतिद्वाविधिः ; आधनदानाविधिः ; प्रतिधयदानविधानय ।

## ४ मदनसिंहस्य

दानाविवेकोद्योताजुकमाणिका' ॥ श्रीगर्णेशाय नसः, उम्म नमो गणपतये विव्रेयस्य प्रस्त्रकार्यं गुरूपुष्कारेका छना । उमारतोत्सवे धम्मोर्यामदीशो विवरुते ॥ (१) आनन्दाय वदान्यानां मदीमदितर्ळ[ी]र्लना । मूसुजा मदनेनाड्य दानोद्योतो वितन्दते ॥ असिमन् दानविवेकाख्य उद्योते ये निरूपिताः । अर्थास्तेषां छवोषाय कियतेऽतुकनः स्फुटः ॥ आदौ दानप्रश्तंतेह तत्स्वरूपनिरूपणम् । ततथ दानदोवाणां तद्वेदानां निरूपणम् ॥ दानाज्ञानां तत्र दातुरथ पात्रस्य निर्णयः । अथ पात्रोजिरथ अद्या देवद्व्य्यनिरूपणम् ॥

 Haraprasad Shastri-Descriptive Catalogue of of Sanskrit Manuscripts in the Government Collection under the care of the Asiatio Society of Bengal, Vol III, 1925, pp. 81-85.

प्राग्धद्रव्यमयाप्राग्धमदेयम निरूपितम् । वानदेशथ तरकालो निषिदाश्व निरूपिताः ॥ इतिकर्तव्यता वाने परिभाषा ततः परम् । तत्राऽधिकारी मन्द्रार्थज्ञानादिनियमाथ ये ॥ प्रतिमाइम्यमानय काळसादेश्वळक्षणम् । दर्भादिखक्षणं चाडन्ये नियमात्र निरूपताः ॥ अतुकौ दक्षिणादाननिर्णयः स विशेदकः । इञ्चमानं धान्यमानं मानं धोरादिके ततः ॥ भूमानमहत्वादीनां भेदाः समिनियोगकाः । प्राच्या दिशः साधनम उक्तो काग्राविधिस्ततः ॥ सतोरणपताकादेमेंण्डपस्थाऽच अक्षणम् । कुण्डानां विनियोगोऽय ताजिमांगं सतिस्तरम् ॥ मेखलाबोनिकण्ठादिलक्षणं वोम्यवस्थितिः । तती महत्स दानेषु तळापुरुवानेर्णयः ॥ राजतादित्रव्यमेदाः सम्यगन्न निरूपिताः । हिरण्यगर्भदानम प्रद्वाण्डन्ट ततः परम् ॥ कस्पपादपदानव गोसहस्रव गोशतम् । हिरण्यगर्भभेतुख हिरण्याख्य कॉर्तितः ॥ हिरण्यादवरबस्तद्वत् हेमहस्तिरयस्ततः । पधळाज्ञवदानमा भरादानं निरूपितम् ॥ विश्वचकं कत्पलता ततो वै सप्त सागराः । रलधेनोस्ततो दार्न महाभूतघटस्य च ॥ अथ पर्यतदानेषु दानं धान्यानसस्य च । लवणावलदानम गुडावलविधिस्ततः ॥ उत्तः स्वर्णाचलस्तइत् वदितोऽथ तिस्रावलः । कार्यासाचलदानम् इताचलविधिस्ततः ॥ दानं रजावनस्वाऽपि तता रोज्याचलस्य च । सर्वरावल्यानम् गुहाविश्वित्तराष्यतः ॥

ततः सुवर्णदानानि तथा सन्दनिधेविधिः । ततो भद्रनिधेदानं दानव शतमानकम् ॥ हेमदानं रूप्यदानमहबदानमतः परम् । तिलदानं निदानव कांस्यपात्रस्य कोर्तितम् ॥ तिलराशेस्ततो दानं तिलपद्यं ततः परम् । र्वदेकादचदानच दानम तिलगर्मकम् ॥ गजदानं देवताभ्यो गजदानमतः परम् । दास्या दानं रथस्याऽपि शिविकायास्ततः परम् ॥ भूमेदानं गृहस्याऽपि मेर्वादेदाननेव च । कन्यादानञ्च कषिखदाने दशनिदायुतम् ॥ गोदानव्य ततो हेमश्दर्शादानं निरूपितम् । समानवत्सगोदानं दशवर्गनवामनु ॥ त्रिरात्रगोदाननथो वथाविधि निरूपितम् । देवताभ्यो गर्वा दानं शिवादिभ्यस्तमीरितम् ॥ वानमोमवत्तीमुख्या वैतरण्यास्ततः परम् । ततो प्रयमदानम गुवधेन्वादयो दश ॥ प्रोकास्तदन दानव तिलधेनोर्विशेषतः । सप्तमीहिसयानाच धृतधेनोस्ततः परम् ॥ धनीख नवनीतस्य जलधेम्यास्ततो विधिः । झीरधेनेस्ततो दानुं वधिधेनोस्ततः परम् ॥ मधुधेनोरथ विधी रसपेनुरथेरिता । शकेरायास्ततो घेतुः कार्पासस्य ततः परम् ॥ लवणस्य च कर्पुरगन्धादीनां च घेनगः । ततो दानं स्वर्णधेनोः मुवर्णवृषभस्य च ॥ स्वर्णयो रूप्यविषयो(?)दौनमत्र समीरितम् । विवादानेषु वेदानां दानमग्रीः सहोदितम् ॥ ततः स्मृतीनां दानन्तु पुराणानां ततः परम् । आवणेष्वप्यदानानि (१)कमाक्कारतपर्वणाम् ॥

शिवशास्त्रादिदानानि प्रोक्तानि च ततः परम् । अब दैवतदानेषु त्रिमृतिंप्रतिपादनम् ॥ दानं त्रिपुरुषाणास झहाणां दानसीरितम् । दशावतारदानम हादशार्कप्रपादनम् ॥ चन्द्रादित्वप्रतिकृतेः कासाळवयुरुषस्य व । आत्मप्रतिकृतेदीनमुदकुम्मस्य तत्परम् ॥ वन्तकप्रतिमायाख लोकमालयुकस्य च । मेष्या दानमथ प्रोक्तमजायास्तदनन्तरम् ॥ महिष्या महिषस्याऽथ दानं कृष्णाविनस्य च रुष्टिकृष्णाविनस्वोधनादेकृष्णाजिनस्य च ॥ विधीनामथ दानानि बारदानान्वतः परम् । नक्षत्रदानान्युकानि योगवानान्यतः परम् ॥ मासत्त्वेयनदानानि दानं सांयत्सरं परम् । ततः अर्द्धगदानेषु दानमारोग्वसाधनम् ॥ रजदानान्यकहारदानं दानय वाससीः । वेवताभ्यो बखवानमुष्णीवस्य ततः परम् ॥ मुका ज्यांवलवानं वानमासनशब्धयाः । दर्पणम्वजनादीनां कर्पुरादेस्ततः परम् ॥ ताम्बूलनृत्यगीतादिच्छत्रोपानरप्रदानयुक् । स्वर्णादेपात्रदानानि पाकदानाविधिस्ततः ॥ वाधदानं तथाऽऽसाचदानं दानसथाऽम्नासः । करपत्रादिदानादि दानं धर्मघटस्य च ॥ अस्वत्यसेवनं तद्वत् तरुपुत्रप्रकल्पनम् । तथाऽद्वत्योपपचानां तत्प्रयोगविधिस्ततः ॥ अप गलन्तिकादानं प्रपादानं संपेत् च ) उक्तः पान्योपच रादिः परिचर्ध्वां ततो गवाम् ॥ दानं यहोपवीतस्य यष्टिवेणवदण्डवोः । इन्धनामोष्टकादानं दीपदानं समीरितम् ॥

ततोऽभवप्रदानग्रं पात्रदानाम्यतः परम् । कल्पदानान्यधोकानि नानादानानि तत्परम् ॥ उत्तो जलाक्षयोत्सयों वापीकृपप्रतिष्ठया । अवाऽऽरामप्रतिष्ठेति कमादर्या निरूपिताः ॥

इति कोदण्डपरछरामेत्यादिविवधविरुदावळीविराजमानमानोषतमहाराजाविराज-श्रीवाक्तिसिंहात्मज-महाराजाविराज-अीमदनसिंहदेवविरचिते सदनरत्न-प्रदीपे दानविवेकोवेतेऽतुकमणिका ॥

## ५ मित्रमिश्रस्य बीरमित्रोदये दानप्रकाहो प्रतिज्ञाक

काळेऽस्मिन् कळिनाऽतिकामवळिना धर्मस्य मर्मच्छिदा सन्तर्स हि तपः समोऽपि समिती वागे विरायः इतः । दुरे ज्ञानकथा तथाऽपि जगतां जागतिं जीवातवे दानं पाताकेपायने वदति तत् औमित्रमिश्रः कृती ॥

> आदी दानप्रशंसाऽत्र तत्त्वरूपनिरूपणम् । दातृस्वरूपकथनसस्दातृतिरूपणम् ॥ अथ पात्राणि कथ्यन्ते सैः पनित्रौभनेत्ररः । अनतिकमणीयस्य पात्रस्य परिकोर्तनम् ॥ अथ पात्राणि कथ्यन्ते देवं श्रेवमतः परम् । अथाऽदेवस्य कथनं प्राह्याप्राह्ये ततः कमात् ॥ अथ दाने पुण्यदेशाः नित्यकालनिरूपणम् । काम्यवालः सम्यगत्र वर्ञ्वकालस्य वर्णनम् ॥ अतिप्रसूतः कालोऽय परिभाषास्त्वनेकशः । सामान्यतो दानपिषिः प्रतिग्रह्यिधिस्ततः ॥ सामान्यतो दानपत्र्लं दानमन्त्रनिरूपणम् । अतः परं प्रकृष्ण्यने महादानानि योडया ॥

\* Ms. in Sarasvati Bhavan, Benares.

अधाऽचलानां दानानि कार्तितानि सविस्तरम्। हरूपद्यत्यादिदानानि रूपितानि ततः परम् ॥ गुडभग्वादिवानानि नानारूपाण्यतः परम् । गुरभाराविदानानां प्रकाराः परिकोर्तिताः ॥ स्वस्मतोऽय गोदानं नानारूपमुदाहतम् । ततो हेमगवादानं प्रवानं स्वरूपतः ॥ हेमरूप्यादिघटितव्यदानगतः परम् । गजदानमथ प्रोक्तं वायदानादिकं ततः ॥ अधाऽत्र महिषीदानमजादानादिवर्णनम् । मेथीदानमथ प्रोक्तं दानं कृष्णाजिनस्य च ॥ भूमिदानं गेहदानं लिमांगं गोग्रदस्य च । आश्रयस्य प्रदानं च प्रतिश्रयविश्वस्ततः ॥ अथ दानं हिरण्यस्य शतमानस्य चाऽध्यथ । भई सहनिधेद्वीनमानन्दनिधिवर्णनम् ॥ अल्हरणदानं च रलदानमनेकथा। प्रदानं रजतस्याऽथ धातुदानमनेकथा ॥ स्वर्णादेपान्नदानं न स्थालीदानव्यवस्थितिः । विद्यादानमती इर्च सम्बगत्र निरूपणम् ॥ अधाऽती देवतानां च दानं सम्यङ्गिरूप्यते । अचदानं महापुग्धं सस्यदानननेकथा ॥ दानं तिलानां बहुधा निरूपयति पुण्यभौः । अध वत्सरदानं च दानवाभयनोदितम् ॥ ऋतुदानं मासदानं पक्षदानस्य लक्षणम् । तिथिदानं बहुविधं दानं नक्षत्रसम्भवम् ॥ बारवानं योगदानं दानघ करणोदितम् । अध संकान्तिदानानि यानदानमनेकघा ॥ दासदासीप्रदानं च दामापाकलक्षणमा? । आसनस्य प्रदानं च वस्त्रदानस्य विस्तरः ॥

शय्यादानं गन्धदानं पुष्पदाननिरूपणम् ॥ फलवानं धूपदानं दौपदानमुदीरितम् ॥ ताम्बूलस्य प्रदानं च छन्नदानमतः परम् । वपानदानसप्युक्तं वल्लदानं महाफलम् ॥ कलपान्नप्रदानं च दानं घर्मघटस्य च । अथ प्रपान्नदानं च द्युष्टूषा पथिकस्म च ॥ गवां च परिचर्याऽप दानमारोग्यलक्षणम् । अभयस्य प्रदानं च द्वितस्य स्थापनं ततः ॥ पान्नस्थापनमप्यन्त वर्ज्यतेऽय प्रकीर्णकम् । वापीद्भ्यतवागादिनिर्माणं निर्मलं ततः ॥ स्थारसप्टनल्पानस्य विचारोऽधाऽतियिस्त्यतः

अथ वापालवानावपारपाणप्रदेशमम् । स्योत्सष्टत्रखपानस्य विचारोऽधाऽतियिस्तृतः ॥ उद्धारः पश्चपिण्डादेः प्रतिष्ठाविधिनिर्णयः । इससरोपणोदेशो विधिष्ठेकस्य रोपणे ॥ प्रतिष्ठाविधिष्ठिष्टस्तरुपुत्रविधिस्ततः ॥

### APPENDIX C

### VEDIC MANTRAS OFTED

- प्ट. ६०, (धान्तिकाध्यासः) 'शंन इन्द्रामी गवताग' (वोभिः)'— ज्द. सं., ७, ३५, १; वाज. सं., ३६, १९; अधर्व. सं., १९, १०, १.
- ए. १०, 'पर्जन्यादित्यसहेभ्यः' ( तल्लिइनन्त्राः )—'पर्जन्याय नमः' इति— साङ्घा. गुधा., २, १४, ३; 'पर्जन्याय प्रगायत' इति न्द्र. सं., ७, १०२, १; 'धादित्येभ्यो नमः' इति काठ. सं., ९१, ३; 'हहेभ्यो नमः' इति काठ. सं., ११.२.
  - पु. १०६, 'बा लक्ष्मीः'---रामोत्तरतापिन्युपनिषद्", ५, २३; अथवा 'लक्ष्मी राष्ट्रस्य या मुखे' इति, क. खिल., ५, ८५, २; क. सं., १०, १६८, ५.
  - ष्ट. १९०, 'मम्बः पिवन्ति गौर्यः'— म्ह. सं., १.८४. १०; मा. सं., ४, १४, १४; अथर्व. सं., २०, १०९, १.
  - 2. २६१, 'क इदं कस्मा अदात्' ( चलुपोक्षम् )— तै. मा., ६, ९, ५, ५; तै. आ., ३. १०. १. ४; मा. सं., १, ९, ४: १३५, १.
  - प्ट. २८३, ('रात्रिस्फम् ) 'रात्री व्यख्यदायती'----रात्री वि अख्वद् आयती---फ्ट. सै., १०, १२७,१; फ्ट.खि., १०, १२७, १४; म्हन्वि-धार्म, ४, ६, १; ऐ. था., ३, २, ४, ३८.
  - प्ट. २८१, (रौत्रस्त्तम् ) 'इमा स्त्राय [स्थिरधन्वने गिरः]'---वह. सं., ७, ४६, १; तै. ज्ञा., २, ८, ६.
  - प्ट. २४३, ( पावमानम् ) 'तृपे [ शसो विदयेष्ठ प्रजाताः ]'., ड. सं., ३, ४, ५; इ. सं., ९, १, १ ( पावमानाः )

- प्र. २०२, (पौरुर्षसूक्तम्) 'सहस्रतीयों प्रुष्यः' इत्यादि— यह. सं., १०, ९०, १–१४; वा. सं., ३१. ९; ते. था., ३, १९, १—१४.
- पु. २८३, ( शार्क सूक्तम् ) 'इन्द्रं वो विश्वतस्परि'—'हुवे सु स्नकं पुरुदुमिन्दम्'— ( तैसिरोयम् ),— सै. सं. ९, ६, १२; cf. अथ. सं; ७, ८६, ९; मा. सं., ४, ९, २७; ४, १२, ३; साम. सं., १, ३३३.
  - ष्ट. २८३, ( रौव्रं सूकम् ), ( तैत्तिरोयम् )— 'इमा श्र्डाय स्थिरधन्वन' इति पढुचः—तै. ज्ञा., २, ८, ६.
  - पु. २०३, (सौम्यं सूक्षम्), तैलिरीयम्, —'सोमो वेनुप्, (सीमो अर्वन्तमाछम्)' षयुवः— तै. त्रा., २, ८, ३, १–६.
  - ष्ट. २८३, (कौष्माण्वसूक्तम्) चत्वारोऽमुवाकाः तैसिरीये--तै. जा., २, ४, ४; ६, १, १; ३, ७, १२; तै. आ., २, ३-६.
  - प्र. २८३, (जातवेदसं सूकम्) तैतिरीयम्-'यस्त्वा इदा मीरिगा [मन्यमानः]'--ते. सं., १, ४, ४६, १.
  - प्र. २४३, (सीरस्कम्) तैत्तिरीयं---'स्यॉ देवी [ उपसं रोथमानाम् ]'---तै. ज्ञा., २, ८, ७, ९; cf. ज. सं., २, १, १, ३९५; मा. सं., ४, १४, ४; अय. सं., २०, १०७, १५.

  - ष्ट्र. २८४, ( पौधर्ष सूक्तम् )— सा. आर., त्रतपर्च, ५, ६, १-५.
  - पृ. २८४, ( सौपर्णानि ) त्रीणि सामानि-'उहेदभि श्रुतामघम्',--सा. सं., प्रइति, बहुसामपर्व, ३, ९, १-३.
  - ष्टु. २८४, ( स्ट्रसंहिता ),—'सोमो राजानम्' सा. सं., प्रकृति आग्नेयपर्च, ३, १०, १.

- २. २४४, (पधनिधनं नामदेव्यम्),—'क्या नवित्र [ आ भुवत् ]'— सा. स., १, १६९; २, ३२. सा. आ. अर्कपर्व, र, ७, २०.
- प्ट. २८४, (गायशम्)-'तत्सवितु [ वरेण्यम्' ] सा. सं., प्रकृति, आपनेवपर्वं, १, १, ३; २, ८१२.
- प्ट. २८४, ( ज्येष्ठयाम ), त्रीणि आज्यदोद्यानि,-सा. था., अर्थपर्व, १, ४, १-३.
- ष्ट. २८४, ( वामदेव्यम् ),— सा. सं., प्रइति, एक्सामपर्वे., ५, ६, २५.
- प्र. २४४, ( बृहस्साम )—'रवामिदि हवामंह', सा. सं., १, २३४; २, १५९: सा. आ., अर्कपर्व, १, २, २७.
- ष्ट. २८४, (सीम्सम्)-'सन्ते पर्वासि [समुयन्तु वाजाः ]'-सा. आ. ज्ञतपर्व, ४, १, ९.
- ष्ट. २८४, (रथन्तरम्), 'वभित्वा ग्रह नो तुमः',---सा. सं., १, २३३; पश्च. आ., ११, ४, १; सा. आ., प्रतपर्व, ४, २, १०-१८.

- 9. २८४, ( विकर्णम् ), 'विचाट् [ मुद्दत् पिषतु सोम्यं मधु ]'--त्ता. सं., २, ४०३; सा. जार., शुक्तिवपर्षं, ६, १, ५.
- प्ट. २८४, ( रझोग्रम् ), 'अग्नेर्युक्त'— सा. सं., प्रहति, आग्नेयपर्व, ३, १२, ३९.
- ष्ट. २८४, ( वश्वः )—'वृहदिन्द्राय',— सा. आर., द्वन्द्रपर्वं, २, २, १२.
- प्ट. २८५, 'पुनर्माम् [ एरिवन्द्रियम् ]'---अथ. सं., ७, ६७, १; सा मन्त्र. झा., १, ६, ३३; ते. था, १, ३०, १.
- ष्ट्र. ૨૮५, 'आयो हिछा [मबो ] सुवः?— वह, सं., ૧૦, ૬, ૧; तै. सं, ४, ૧, ५, ૧; ५, ६, ૧, ४; ७, ४, ૧૬, ४; सा. સં., ૦, ૧૯७; मा. सं., ૨. ७. ५; अ.थ. सं., ૧, ५, ૧.

- ष्टु. २८७, 'तत्त्वा यागि व्रह्मणा वन्दमानः',— ष्डु, सं, १, २४, १९; तै सं, २, १, ११, ६.
- पु. १८८, 'श्वचो वरने वरुणस्य विद्यान्'---इ. सं., ४, १, ४; ते. सं., १, ५, १२; मा. सं., ४. १०, ४.
- पू. २८८, 'आपो अस्मान् मातरः ग्रुन्धयन्तु'---ऋ. सं., १०, १७, १०; वा. सं., ४, २; तै. सं., १, २, १, १; अध. सं., ६, ५१, २.

[ Appendix

पू. २.८, 'स्यवसाद् भवतीह भूयः'-

गड. सं., १, १६४, ४०; जय., ७, ७३, ११; ९, १०, २०.

पु. २८८, 'हिल्कुम्बती वसुमती वसुनाम्', 'हिल्इज्यती वसुपली वसूनाम्'--क. सं., १, १६४, २४; अध. सं., ७, ७३, ८; ९, १०, ५.

### APPENDIX D

WORKS CITED

श्रीमद्रणमीकिरामायणम्, १९; १९०; २५३; महामारतम्, ३-४; ११; १९; २८; ४१; ४८; १९८-१९९; १४४; १५३-१५६; १६३--५; १६९; १७०--१७६; १७८; १७९; १९३; १९४-१९८; २०७; २३४; २३८; २४१--२४५; २४७; २४८;२५३; २५४; २६३; ३६७; २७१-२७५; ३०४

# परिशिष्टम्

छम्दोगपरिशिष्टम् , ५४ बह्द्वपरिशिष्टम् , २८७-२८८

#### स्मृतयः

अप्तिराः, २१; १६६ जापस्तम्बः, १४; ३६ कात्यायवः, १६; १७ गौतमः, १९;१५; ३८ जाबालः, २३४ जाबालः, २३४ जाबालिः, १५ दशः, १४; १७; ३६; ३७; ४०; ४३; ४८; १५८; २५६ दानब्हदस्पतिः, १८७; १८८—१८९; १९२ दानव्यासः, २९; ४०; ४६ देवलः, ५-९; २०; ३०—३२ नारदः, ९२ पराधरः, ४१ गैठीनछिः, ३३ बुह्दसतिः, १३; १६; ३७; १५९; १९०; १९४; २४६; २५४—२६० [ Appendix (; ¥3; ¥4; ¥6; ३५७

माता: १+; ११; १४; १५; १६; ३८; ४३; ४५; ४६; १५७ बनः, १९-१२; १३; १५; १८; २०; २१; २२; २४-२५; २६; २७-२८; २९; Jet 551 3x1 321 3al xdl xxl xxl xet xet ddl ddel 424: 50 4) 591: 39x-454: 514: 554-654: 5x4: 5x4: 344; 348; 868; 806 बाह्यपत्वयः, १०; ११; १६; २६; १५८; १६९; २००; २५७-२५८; २६८ वसिष्ठा, १४; २६; २७; २४; ३२; ३२; ३४; ३५; ४१; ४२; ४४ विष्णुः, ३९; ४०; ४५; ४६; १५९; १८०; १८१; २३१-२३३; २३६; २४१; 242; 248; 262; 264; 364; 444 वृद्धवसिष्ठः, १८९ बृद्धातातयः, १९ (3) TU A शङ्कलिखिती, २० बातातपः, १५; १९; २४; २९; ३३; ३४; ३५; ४१; ४४; ४५; १४४; 984 व्यासः, २९; ३९; ४९; ४४ संवत्तीः, २८; ४०; १५८; १९०; २५२; २५९---२६० स्मृतिः, ४७ हारीतः, २२-२३; २६१ भारतमावप्रकाशकारः, १७१

## पुराणानि बादिखपुराणं, ३१६-११८; ९५२-१५३; ९५४-३५७; १६०-१६३; १७०; १७८; ३९१-१९२; १९७; २००; २३६; २५६; २६६; २६८; २७६.

कालिकापुराणं, १११–११६; १८५, १८६; १९५–१९६; २५४–२५६; ३११; पद्मपुराणं, ११०–११३; १४५–१४६; ३०७–३०८ जहापुराणं, १९८ ; १६९ भविष्यपुराणं, ४२

बीधावगः, ३९; ४२

106-110

वामनपुराणै, २३९-२४० वायुपुराणै, १५९-१६०; २६० स्कन्दपुराणै, १५१-१५२; १६५; १६६; २३५; २६३-२६४; २७४; ३०४;

वराहपुराचं, १४६

गरसिंहपुराणे, २६९-२७१

101-10%; 104; 110

२०९; ३०३; ३१२–३१३ बन्दिपुराषं, २१; १६०; १६६; १६९-१७०; १७६; १९१;१९४–१९५; २०७– १२१; २४८–२४६; २५०—२५९; २६७—२६८; २७७–२७८;

मार्चण्डेयपुराणं,२५२-२५३ देवीपुराणं, १४४-१५१; १६९; १७४-२०१; २०४, २३७-२३८; २६५-२६६

965-950; 222-220; 245-264; 204-208; 290

सत्त्वपुराणे, ४; ४९-५१; ५१-१०९; १२०-१४३; १६६-१६४; १८१-१८५;

### APPENDIX E

#### IDENTIFICATION OF QUOTATIONS

( in addition to those noted in footnotes. )

- g. 1. HEIARd, Not traced.
- ष्ट्र. ४. सत्त्वपुराणं, स. २७४, १
- g. १०, मतुस्मृतिः, च. ४, २२६, २२७, २२४; याहवस्वयस्यतिः, थ. १, २०१, २०३
- प्र. ११. सहाभारते भगवद्गोताष्ठ, अ. १७, २०-२२; बाह्यक्त्वयस्यतिः अ. २, १७६
- प्र. १२. महाभारते ( क्रम्बकोणे मुद्रिते ), अन्तु. ६२, ५; चित्रशाळापुस्तके, ज. २४, ५; जाइव. १०७, २; गौतमस्मृतिः, ५, २४; नारदस्मृतिः ( ed. Jolly ), ष्ट. ७६
- ष्ट. १३. वृहस्पतिस्यतिः, संस्का. २७८, २८१, २८२. ष्ट. १४. आपस्तम्बधर्मस्त्रं, २, १५, १२; २, ९, ८-९
- ष्ट. १५, गीतमधर्मसूत्रं, ५, १९
- प्ट. १६. वृहस्पतिरम्छतिः, व्यव. १४३; मनुस्यतिः, व्य. ११, ९–१०. कात्यायनस्मृतिसारोद्धारः, ६४०; वाज्ञयत्वन्यस्मृतिः, स. २, १७५.
- पू. १७. कात्यायनस्मृतिसारोदारः, ६३८--६३९
- ष्ट. १८, वासिइस्पतिः, ज. १५, १-५
- ष्ट. १९. वाल्मीकिरामायण, रामायण, वाः १३, १२
- प्र. २५. महामारत, वतु. छ. ६३, ६; ९९; १२. (क्रम्ब) महासारत, वसु. व. ६०, १३. (क्रम्ब)

ष्ट्र. १६. साझवल्क्स स्तिः, अ. १, १९८-२००; वासिष्ठस्सृतिः, अ. ६, ३० ष्ट्र. २७, वासिइस्मृतिः, अ. ६, २५ ष्ट. २८. महाभारतं, वातु. वर. ६०, ३६; ( कुम्म ); वासिष्ठस्वृतिः, अ. ६, २६; संवर्शः ( स्ट्रशीनां समुख्ये ) ए. ४१३, श्री. ४८ ष्ट्र. २९. व्यासस्यतिः ( स्य. सम्. ), ष्ट. ३६८, ३४; प्र. ३६९, ५७, ५२ ष्ट. ३२, वासिष्ठस्यतिः, अ. ६, ४४ 2. 11. 55 it is 2. 24. " " 1. 3-5. , ३, ५, १०; मतुस्यतिः, व. ८, १०२, १२. 2. 14. 11 पू. ३६. मनुस्तृतिः, स. ७, ८५; ८६ पू. ३७, वहस्पतिस्पतिः, संस्का, २८६, २८९ ष्ट्र. ३८. मनुस्यतिः, अ. ११, १-३; गौतनधर्मसत्रम्, व. ५, २१-२३ प. ३९. बीधायनधर्मस्त्रम्, अ. ५, १९-२०; आपस्तम्बधर्मसूत्रम् , व. २, १०, १-३ बिष्णुस्मृतिः, ( ed. Jolly ), ५३. भ पू. ¥o. दानव्यासः, स्प. सम., प्र. १६८, ३०-३१; tat:, Eg. 83., g. 896, 65; विष्णुस्यतिः, अ. ९३, १४ प्र. ४१. महामारत, वातु. ज. ६२, ४-७, ११ ( क्रम्न ); व्यासस्यतिः, स्य. सम्., ष्ट. १६८, १५७ वासिष्टस्मृतिः, अ. ३. ९ ष्ट्र. ४२, वासिष्टस्पतिः, थ. ३, ११-१२ ष्ट. ४३. मतुस्युतिः, ( चौखम्बा ), ष्ट. १४६, स्त्रो. १६, १७ ष्ट्र. ४५, व्यासस्पतिः, स्पू. सम्. इ. ६६६, ५३-५६; मनुस्मृतिः, अ, ४, १४२-१४४; विष्णुस्मृतिः, अ. ९३, ७-४

- ष्टु. ४६. सहुस्मृतिः, ल. ४, १४५, १८७; विष्णुस्मृतिः, ल. ९३, ४–११
- ष्ट्र, ४७, दानव्यासः, स्मृ, समु., ष्ट्र, १६९, ४३-४४
- g. ve. सहामारत, Not traced.
- ष्ट. ५४. छन्दोगपरिशिष्टम् , अ. १, ७, ६
- ष्ट. ११८. महामारतं, ( विश्रशाला ), अनु. व. १६, ४५, ५४; अ. ५७, २७
- पु. १४४. महाभारत, ( चित्रशाला ), अनु. अ. ७८, २२-२५
- पु. १५३. महामारतं, ( चित्रशाला), अनु. ज. ५७, ३०; ८०, ९
- पु. १५८. बाझवत्कवस्तातिः, अ. १, २०४-२०७; संबर्धः, स्त्र. समु., ष्ट. ४१५. ७४-७६
- ष्ट. १५९. ब्रहस्पतिस्मृतिः, संस्का, ९९२; विष्णुस्मृतिः, अ. ९२, ५-७, १०
- ष्ट्र, १६३. महाभारते ( नित्रशाखा ), शतु. ख. ७९, ८-२५
- ष्ट. १६६. मतस्यपुराणं, थ. २०५, २-९
- प्ट. १६९. महासारत, ( चित्रशाला ), अनु. अ. ६६, ५३; बाह्यत्वयस्पृतिः, अ. १, २०८
- ष्ट्र. १७०- १७६. महामारत, ( वित्रशाला ), अनु. ज. ७३, ४०; ज. ६६, ५१-५२; अ. ७३, ३६; ज. ७३, १२; ज. ७३, ४१; ज. ७३, ४१; ज. ७६, ५-२२
- ष्ट. १७४. महानारते, ( चित्रचाला ), अनु. ल, ७८, १३ प्र. १७९. ,, ,, मनु. अ. ७८, १४; श. ७३, ४५ प्र. १८०. विष्णुस्वृतिः, अ. ८७, १-६, ७-९.
  - ष्टु. १७१. ,, झ. ८७, ९०; बासिष्ठस्यतिः, झ. २८, १९-२०; मास्यपुरानं, अ. २०इ
  - प्र. १८७. दानवृदस्पतिः ( स्य. समु. ), प्र. १०८, १छो. ४-१४, १६-३१ प्र. १८९. मत्स्वयुराणे, अ. २८३, १४-१६

- पू. १९०. संबर्तः, स्मृ. समु., प्रु. ४१५, इलो. ७८; श्रीरामावणं, उत्तरकाण्ड, स. ५, १४;. बहरपतिस्मृतिः, संस्का. २९८; स्मृ. समु., पृ. १०९
- प्र. १९२. ब्रहस्पतिस्मुतिः, संस्का. २९९; स्मू. समु., १०४
- ष्टु. १९३. महामारतं, ( डुम्म ), अतु. अ. १०१, २७, १२.
- ष्ट्र. १९४. बहस्पतिस्मृतिः, संस्था. ३००-३०१
- ष्ट्र. १९७. महाभारत, ( कुम्ब ), अनु. १३०, २५-२७
- पू. १९८. औरामायणं, mistake for महामारतम्, अनु. ( कुझ्ब. ), १३०, ४९-५७
- पू. २००. तथा ( मनुस्मृतिः ), अ. ४, २२३; याज्ञवल्क्यस्मृतिः, अ. १, २१२
- ष्ठ. २०७. महामारतं, ( चित्रशाला ), वतु. ६९. ५; ६५, १९
- ष्ट्र, २१३. सत्स्वपुराणं, थ. ५३, ३-४, ११-५७
- ष्ट्र. १३०. विष्णुस्मृतिः, अ. ९०, १-6
- 2. 229. 11 01. 80, 3, 90-94, 90-94, 95-22
- पू. २३४. महानारतं, वातु. व. ६६, ८
- ष्ट्र. २३६. विष्णुस्गृति, स. ९०, २४-२५, २७
- ष्ट्र, २३८, सहाभारत, ( चित्रशाळा ), अनु. ६६, ८
- ष्ट्र. २३९. वासनपुराणं, अ. ९५, २३-२५; ३८-४५
- प्र. १४१. विष्णुस्युतिः, अ. ९०, २६. महाभारते., ( वित्रज्ञाला ), अनु. ६४, ५-३५
- ष्ट्र. २४३. बहस्पतिस्पृतिः, संस्का. ३१४, ३१५, ३०८, ३०९.
- ष्ट. २४७. महामारतं, (वित्रशाखा), झनु. झ. ११२; १४, १५, २८, २७, १६, २५, ६६, ६२
- ष्ट. २५०. बायुपुराणम् , ७७, २७
- ष्ट, २५२, विष्णुस्ग्रतिः, अ. ९२, १--२.; संवर्त्तः (स्य. सम्रु.) ष्ट. ४१४, रखो. ५२; मार्कण्डेयपुराणं, ज. १३२, २५

- पु. २५३. महामारत, (चित्रवाला), अन्तु. अ. ५७, ३६; अ. ६५, ६; ओरामायण, युद्ध, १४, २७-२०
- षु, २५४. विष्णुस्गृतिः-न छन्धं सुद्रितपुस्तदेषु
- ष्ट्र. २५७. मनुस्यतिः, अ. ४, २२१-२३२;

बाहवल्क्यस्पतिः, ज. १. २१०.-२११

ष्टु. २५८. ब्रहस्पतिस्युतिः, संस्का. २९३;

बहामारत, ( वित्रशासा ). अतु. अ. ५७, ३९

g. २५९, संबर्ताः ( स्ट. सग्र. ), प्ट. ४१४, इलो, ५०, ५१, ५४, ५३

g. २६. बायुपुराष, Not traced.

ब्हरपतिस्मृतिः, संस्का, ३१७

ष्ट्र. २६२, विष्णुस्यतिः, अ. ९१, १५-३०

ष्ट्र, २६३, महाभारत, ( वित्रशाला ), अनु. अ. ५७, ३३; अ. ६५, ६

षु. २६७. महाभारते ( चित्रवाला ), वसु. अ. ६५, १९; अ. ६६, ४

ए. २६८, विष्णुस्नति, स. ९२, ३२.

- षु, २७१. महाभारते, ( क्रम्ब ), शा. ज. २८०, १२-३८
- षु, २७७. विष्युस्मृतिः, अ. ९०, १-९, १९
- ष्ट्र. २७९. मरस्यपुराणं, अ. ५८, ४-५७
- यू. २८७. बहुपुलगुह्मपरिशिष्ट-न लब्धं मुद्रितपुरतछे
- ष्ट्र, ३०४. महाभारतं, ( चित्रवाखा ), अनु, स. ५०, १३-१६

ष्ट. ३०५. सरस्यपुरार्च, अ. ५९, ३-१९.

## APPENDIX F

Half-verse Index of Quotations

N. B. Puranas and Vedic Mantras are omitted. References are to pages.

अकृतार्थस्य यो चत्यः, ४ अमि समुत्स बेत् कोपात, २५ अमिर्वे देवताः सर्वाः, १९९ लझेरपत्यं प्रथमं, ९० सतिकम्य सहारीवं, ४३ अतिकान्तान् सप्त इन्यात्, ११ \*अथ यदभिज्ञाताविद्<del>यः</del> २६१ »अध वैशाख्यां, १८· +अथाइतो बारणविधि, १८९ अवत्तदाना जायन्ते, ४० लवाता पुरुषस्त्यागी, ४ सरहमाजुते दानं, ४ अदेशकाळे यहानं, ११ अधमानीति रोपालि, ८ अधनान्यवशिष्टानि, ८ अधिष्ठानानि दानानां, ५ अधीखाऽपि च यो वेदान, २०७ अधीयानः पण्डितं, २५ अनन्तं दुहितुदानं, ४० शनम्तर्थ निराहार, २९ सनहेंदु रागेण, ५

अनागतस्तथा पूर्वा, ३५ अनाहतेषु यहत्तं, ४ अनिम्बाजीवकर्मा च, इ अनुकोशवशाइत्तं, ७ अनडरः थिवं पुष्टां, २५७ ≈अनहत्पदानात्प्राणान्, २६१ अनुपेतः कियादीनः, ३१ अनुप्रदानं संपुरा च वाणी, २७६ ≉अगुखेपनप्रदानेन, २६२ अनूचानगुनोपेतः ३१ अन्यानस्तथा भ्रणः, ३० \*अनेन पुरछाग्रः, २८८ अन्तर्जाताः सुकः, १७१ अन्तर्हिताभितृप्तानां, २७१ अखदानं बहुगुणं, २४६ क्षत्रवानादस्त, १६१ अज्ञदस्तु अवेदीमान्, १६० अग्नं दथि मधु त्राणं, ८ अन्नादि प्राणजननं, २४६ अन्यया न प्रयंतेत, १४ अन्यायाधिगतां दत्वा, ९ अन्ये सृतस्य कीडन्ति, ३

Indicates prose passage.

## [ Appendix

### 252

अम्बाहित व निर्वेषः, १७ क्षपत्यविजरेखर्य, ४ अपराबाधमझेवां, ६ \*अपरिमितप्रदानात, २६१ अपविदाझिहोत्रस्य, ४४ अपापरोगी धर्मात्मा, ६ शवि गोवर्समात्रेण, १४% १४% अपि प्राणान् परित्यज्य, १५३ अवाद्यमास्तु धट् प्रोकाः, ३४ अज्ञाद्यणोऽनधीमानः, ३४ अभिगम्य तु बहानं, १५ अयाथितधेत्तदानं, ६ अयातयामान्येतानि, २७ अयुतावृत्तं च तिष्टेत्, २३४ अरोगामपरिक्रिष्टां, १६९ अर्चनं चैव विप्राणों, १२ अर्थ व विपुलं रहां, ४१ अर्थार्थमभिगच्छन्ति, ४१ अर्थानामुद्ति पात्रे, ५ अर्थिनः किंचिदिच्छन्ति, ४१ अर्थितव सवन्त्यर्थे, ४५ अईतानामनुरूपाणो, २७१ अल्पं वा बहु वा प्रेस्न, १६ सल्पददिर्शिष्कृतिकः, ४६ व्यवज्ञया तु यहत्तं, १९ सवन्ध्यं दिवसं कुर्यात् व्यवमानेन नो द्यात् , २४ अवस्था देशकालानों, ७ अवतानाममन्त्राणां, ४४ सवती वैद्वराजन्वी, ४७

सरावयं व दिवेन्द्राणां, ३२ लश्मन् विनाप्यळहारैः, २४७ लक्षोत्रियस्य विष्ठस्य, ४४ लसंकीर्णं च यरपात्रं, २४ लसंकीर्णं च यरपात्रं, २४ लसंत्र्य्ववर्मावेशातं, १९ लसत्य्व विनियुष्ठीत, ४३ असत्य्व विनियुष्ठीत, १९ लक्ष्यं मर्ग्व याति, १७० लक्ष्यं पायनं विष, १९४

### भा

आक्रोशानर्थहिंसाणां, ६ आख्याख वळवन्तथ, २७६ जात्मविक्रयतुल्यास्ताः, १७१ आदरेण व भक्त्रया व, २४७ आत्मानं सड्कमं क्रत्वा, १२ आत्मानं सड्कमं क्रत्वा, १२ आदाय हुइतं तस्माद, २५४ आदित्यो पर्वनो विष्णुः, १८८ आदीत्यो पर्वनो विष्णुः, १८८ आदीत्यो पर्वनो विष्णुः, १८८ आपत्स्वनि व देयानि, १७ भक्षापो ददत् तृषम्, २६१ आयाससारलव्यस्य, ३ आयासारालव्यस्य, ३

## F]

आतों वा यदि वा त्रस्तः, २५३ आधां इत्वा धदासारं, १२ आधिषोडम्पर्थपूर्वो च, ३० अआधयुरुबां अदिवनीमते, २३२ अआधयुरुबां अदिवनीमते, २३२ आधमस्यो वज्ञों नित्यं, ३१ आधमस्यो वज्ञों नित्यं, ३१ आधमाम्तरितं वस्ये, ४७ आधमा वा पुरे वाडपि, २७ आधमे वा पुरे वाडपि, २७ आधनवानेन स्थानं, २६२ आसनवानेन स्थानं, २६२ आसमदानेन पितरः, १९०

### ξ

इक्षुगिः सम्ततां भूमि, १८८ इच्छातुरूपो विमवः, भ इज्यासंख्यन्तु तद्दार्थ, ८ इतरेभ्यो बहिवेदि, ३८ इत्येतेऽष्टी समुद्दियाः, ३० इदं सलिळं पषित्रं, १८८ अइन्ध्रियप्रीर्त्यर्थ तु, ३९ अइन्धनानां प्रदानेन, २६२ इन्धनानां प्रदानेन, २५८ इन्धनानां प्रदानेन, २५८ इन्धनानां प्रदानेन, २५८ इन्धनानां प्रदानेन, २५८ इन्धनानां प्रदानेन, २५८

## È

ईरथाव सुख्रदाय, १८८ उ उरपास्यते हि तत्पात्रं, १० उदक्वान्वासते येथां, ३५ ४७

उपकारिषु सम्रेहाः, २७५ उपहबन्ति दातारं, ४४ उपानत्प्रेङ्कदानानि, ८ उपानइप्रदानेन, २५ ३ \*उपानइप्रदानेन, २६२ डभावनातेनावेती, १२ उमी ती पुण्यकर्माणी, १८८ 35 कर्द्वरेतास्तपस्युमः, १९ कथ्वा गतिमवाप्नोति, २६२ जयरे वापितं वांजं, ४५ ओ ओहारपूर्विकस्तिम्नः, ३० औ व्यीवर्ध रनेहमाहारं, २६० कन्याप्रदाने वहे वा, २४ कन्याप्रदः सेतुकारी, २७६ कल्मपं बाह्यणी दत्वा, २१ कथिद्वूते तपोयोनिः, ३३ \*कामानां मधुप्ततील, २६२ कार्य सततमिच्छद्भिः, २३४ कार्य पात्रगतं नित्वं, २४८ वार्त्तिकस्य तमिझे हु, २३४ \*कासिकी चेत् छत्तिका, २३२ कालापेक्षं कियापेक्षं, 4 किं कायेन मुतुष्टेन ४ विशिद्वेदगर्भ पात्रं, २८; २९ किन्त भूमेगेवाबाडवें, १४ कि देहेन सुपुष्टेन, ४

## [ Appendix

कि घनेन करिव्यान्त, हे कुद्धम्बं पीडसिखाडपि, २४४ कुटुम्बशख्यसनात्, १६ इद्रम्बस्याऽविरोधेन, १६ कुटुम्बानां च दातारः, २७४ कुळं वा ओजियं येथां, ३५ कुलानि तारवेत बीर, १८९ कुपारामतवागेषु, २७७ क्यारामप्रपाकारी, २७६ हरूकोस्टटाः पोयणाभ्यां, १७१ \*कृतपायसापूप, २० +इतात्रमितरेषु, ३९ कृतायों नाउर्धवान् यहच, ४७ कृते प्रयच्छते गत्वा, १३ क्रत्वाऽपि पातकं कर्म, २४६ हुश्चरं मोलयेचचाऽत्र, २३६ कृष्णाधिने तिखान् छत्ना, १८१ केचिद्रिद्वानविद्वांदच, ३४ डेवर्ड धर्मजुब्धा सत्, भ केरीविप्रयोऽफलं, १७२ कोऽन्योऽस्ति प्राणवात् , ९; ९४६ कीमुदे ग्रहपके तु, २४४ किनाहीनेषु यइत्तं, ४५ कीडन्त्योधधवस्सर्वाः, २९ क्षत्रिवे त्रिगुणे प्राहुः, १७ शाग्तो दान्तः सत्यवादो, २७ सौरयुचैस्तिलेः कृष्मैः, २३३ सीरेण पबसा बझा, २३९

ग गतिरेकैंग नित्तस्य, ३ गन्धर्वाण्सरसो यत्र, १८८ गम्भीषधमयाभ्यन्नं, २६२ गर्माधानादिभिर्मुकः, ४७ गवां मण्ड्यनं चैन, २२ गवां पासप्रदानेन, २५९ गयां शतं वृष्येकः, १८९ गुडमिश्चरसं मैव, २६० गुहरुमंप्रवस्तोऽगं, २०७ गुरुमातृपित्वम, २१ गुर्वर्थ वा वालसंवृह्ये वा, १७० ∗गुर्वर्थनिवेशौषधार्थ, ३८ गुर्वर्थ पितृमात्रार्थ, ३४ ग्रहदाता संखी प्राज्ञः, २६० गृह्दोऽग्व्याणि वेदमानि, २५७ रहधान्यामयोपान, २५८ रहाविके पुण्यफलं, १९४ ग्रहमावसती वास्य, २०१ गोजोविने न दातव्या, १७. गोदानानि पवित्राणि, १९० \*गोप्रदानाहाचः, २६१ गोन्तिलहिरण्यावि, १० गोरसं कामनं क्षेत्रं, २० गोरसानां प्रदानिन, २५९ गोरक्षकान् वाणिजकान्, ३५ गौरेकस्यैव दातन्या, १६९ गौराम्वा यदि वा कृष्णान् , ९३३ प्रासादर्थमपि प्रासं, ४ ध इतप्रदानेन तथा, २५९ प्रतमात्वयुजे मासि, २३६

### 300

# F ]

घोरावां छूणइत्यायां, ४५ च बधुवा विप्रहीणस्य, ६५ बतुसुष दिखु, १८० बतुःप्रकारं त्रिविधं, ५ श्रवतुरन्ता भवेदता, १८०; १८९ बतुस्तायरपर्वन्ता, १५३ बतुस्तायरपर्वन्ता, २५३ बत्दनानां अदातारः, २६० बरितव्रद्यावर्यय, ३० श्रेत्रेत्रा चित्रयुता चेत् , २३२

ज छत्रदी गृहमाप्नोति, २५४ अछत्रप्रदानेन स्वर्ग, २६२

### জ

जन्मप्रयति बस्तुण्यं, ११ कनलप्रदः सदा, २७७ वातिमात्रोगचीवी तु, ४७ वादात्मचेषु वद्दत्तं, ४० वीदिते यस्य जीवन्ति, ३ वीपों निर्मोचनिर्मुकः, २१ कवेप्टी ज्येष्ठयुता चित्, २३२ अस्तन्दामाभियुत्स्टज्य, ४२

### đ

तं आमं दण्टयेदावा, ३४ तडागळ्ळित्यतुप्तः, २७७ तडागे वस्य पानीर्य, २७६ ततश्युतिस्तु परना, १९७ श्वतो हविषाष्टां, २४७ तत्तद्वणवते देयं, २६९ तते वित्तमई सन्वे, ३ \*तत्र गुणान् समीवय, ३९ श्रतव्यदानेनाऽमाष्टं, २५२ तत्प्रवृत्ते तु पानीये, २७७ तत्त्रीणवति गात्राणि, २४७ तत्फलं बातसन्त्रासे, २५४ #तदप्येतवाजुषा, २६१ तत्सव सूमिदानेन, १८७ श्तदिविधं मगति, २६१ तया दत्वा क्षिति वित्रे, २५८ तथा न गृहवानेन, १५४ तथा पात्रविद्येथेण, २१ क्तया माथे नासि, २३६ तथा सर्वानिमांइचाऽपि, २० तदर्षदाननामित्याहः, ५ तदर्दमय यो दयात, १९० तदावसिकमित्वाहुः, ८ तविवं सम्बगारव्यं, १९४ तद्ददत्त्वमबाप्नोति, २०० तद्भकाः तद्भनाः, ४१ तदनं ऋणसंदुक्तं, ११ तद्ववस्पद्यभोदक, १६ तद्वै गोचर्ममात्रन्तु, १८९ तपस्तप्नाऽस्वन्, २६ तपस्विनस्तपोनिष्ठाः, ४१ तपांसि च सुगुप्तानि, १५ तयों धर्मी दया दाने, ३३ तमः संप्रविशेहाता, १६९ तर्पयेडुदपात्रैरुव, २३४

# [ Appendix

305

तल्लसगुणितं विद्यात् , २१ तस्मालुल्यविशिष्टभ्यः, १३ तस्मात् प्रदचात् विप्रभगः, २४६ तस्मात् सर्वपवित्रभ्यः, १९४ तस्मात् सर्वप्रदानानां, १९४ तस्मात्सुवर्णं ददता, १९९ तस्माचाऽतिवमेत् प्राज्ञः, ४२ तस्मादाद्भिरवोक्य, १४ तस्मादात्मकृतं पुण्यं, ९ तस्य नो क्षांवते बंधाः, २५४ तस्य पुष्पकृतो लोखान, २५९ \*तां सचलकाठो, २८४ तान्यनाइच्टिामेच्छन्ति, ४२ ताम्बूलं चैव यो दयात्, १६० तारिता वे तरिष्यन्ति, १९४ »ताल्यन्तचामर, २६२ ताखुमी नरके मझी, २४; २४७ तालुमी बचतः स्वर्गे, १२ तिलप्रदः प्रभामिष्ठां, २३६; २५७ तिलान् द्रावा ज विप्रेभ्यः, २३५ तिलान् कृष्णाविने इत्या, २३४ तिला नित्यं प्रदातब्दाः, २५८ तिला मदावितव्याः, २३४ तिलैः प्रच्छादयेधालात्, १८० तिलैः प्रच्छाच बासोभिः, १८० तिर्यग्योनिद्यतं गत्वा, २४ तिस्रो रात्रीस्त्वक्रिः, १७२ तीक्ष्यातपञ्च तराते, २६० त्णकाष्ठसमेऽप्यर्थे, २६४ तृतीयो बहुयाज्यख, ३४

तृप्यर्थ पितृदेवानां, २६ तेन तेन हि मावेन, ११ तेन सङ्ख्यदोषेण, ७ तेनेह कोर्तिमाप्नोति, २४६ ते पतन्त्यन्धतामिसे, ४६ तेभ्यः कियाः पराः श्रेष्ठाः, २६ तेषानन्तं फलमर्तुवात, १९० तेषां दत्वा च मुक्ता च, २८ तेषां परः परः श्रेष्ठः, ३० \*तैवसानां पात्राणां, २६२ तैल्गासलकं यच्छन्, २६० त्रिधा नैमित्तिकं प्रोक्तं, 4 त्रिसागहींने गोवर्म, १८९ त्रिरात्रमुथितः स्नात्वा, २३३ त्रिधुका नाम विप्रेन्द्राः, ३२ त्रिध्रकः स्तवतित्र, ६

### व

दखेन सप्तइस्तेन, १८९ दत्ता स्वस्पापि देवेन्द्र, १८८ दत्ता द्र प्राग्रणानाछ, २३५ दत्ता द्रशम्र विप्रेष्ठ, २३३ दत्ता प्रतिश्वर्य कोर्क, २५८ दत्ता द्विजाय छढाय, २८ दत्त्वा सन्तप्यते बस्त्र, १२ दत्त्वादकेन कन्यां द्र, ४७ ददालि यस्त्रु विप्राय, १८१ ददाल्येधादसानां वे, १७० ददानो रोगरहितः, २६० दयात् लाखं च विप्रायां, २०१

# Fj

वचारसनातिशिष्येभ्यः, १२ दयान्माचे च वैशाखे, २३९ दर्भाः कृष्णाजिनं, २९ दश तान्वेय गोचर्म, १८७ दश पूर्वान् दसीवान्यान्, १९८ द्द्य बाजिसना कन्वा, १८९ दशहस्तेन दम्डेन, १८७; १८९ द्वानद्धत्यमं थानं, १८९ +दक्षिणपार्थ, २३३ दाता प्रतिमहीता च, इ दातारब सहस्रामां, २७४ दातारी वाससां चैव, २७४ दातारं इवणं मन्मे, ४ वातव्यमिति यदानं, ११ दातव्यं प्रस्यहं पात्रे, ११ वातव्यं भक्ष्यपेयानां, २४४ वाता सद्वियया युक्तः, ३३ दातुर्गिकुन्तते इस्तं, ४४ दातुर्भवत्वनर्थाय, ४६ वातुः फलनसङ्घ वेयं, २९ दात्प्रतिप्रहोतारी, ४६ दानधर्भ प्रबक्ष्यामि, ३ दानधर्म निषेवेत, १० दानभिस्यभिनिर्दिष्टं, ५ दानमेव ग्रहस्थानां, १५ दानं च विधिवहेर्य, १४ बाने अव्हो तृतीयेऽपि, ९ दानं हि बहुमानायः, १३ दानानि मण्यमानि, ८ बानान्येतानि देवानि, ४०

दानाही देवकाली ती, अ दाने फलविशेषस्त्यात, ३६ वाराः पुत्राश्व सर्वस्वं, १८ वानान्धकुपणार्थिक्ष्यः, ४० वीनानाथविशिष्टेभ्यः, ४० दीसामित्वमनाप्रीति, २३६ वीपकाष्ठफलादानि, ८ दीयते च परिक्रिप्टं, १९ वीयते खपकर्तृभ्यः, इ दीर्घमाबुः स लभते, २५२ दुर्मिकेऽत्र विशेषण, २४६ तुर्लमरचाऽनवाता तु, २४७ दुण्फलं निष्फलं हीते. अ दूरेस्यं बीजवेल्मूडः, ४२ टरवम्ते यत्र लोकेऽस्मिन् , ३० दड्डा त्रियाणि श्रुरवा वा, ६ देवं अतिक्षतचेव, ११ देवतानां गुरूणां च, २१ देवतापुष्पदानेन, १६२ देवमाल्वापनयनं, २२ वेचधिपित्युर्वादांग, २५१ क्देवे वर्षस्यदकेन, २७७ देशकाली न दानानां, इ \*देसत: काठतः शोचतः, १४ देशे काले व पात्रे, ११ देशे काळे विधानेन, १२ द्रव्याचामपि राक्त्यापि, २७१ द्रविणं तैनं दातव्यं, ४४ इल्येनाऽन्यायजन्धेन, १९ हापरे प्रार्थवति च, १२

### ₹0¥

## [ Appendix

### 3.08

द्विजल्बमाभिकाहुन्ति, १६ द्विजालिसमिसतास्य, १७२ द्वित्यपडाधिहानं, ५ धर्ममधं व कामं च, ५ धर्मवर्णी सदा जुन्धः, ४६ धर्मार्थ नोप्युक्के वः, ४३ धान्यदः बाखतं सीख्यं, २५७ अधान्मप्रदानेन, २६२ अध्यप्रदानेन, २६२ ध्तें बन्दिनि मत्ते च, ४८ धेतुं दरनेमयमुखी, २२५ थोतपापो विद्यदास्मा, १८७ धवमाजसिकं काम्यं, अ श्यानस्यो लिष्कियो वान्तः, ३१ न खर्मकुत्र न चाडधीते, ४७ न कुद्दां पायवत्स्रो, १६९ न केवले हि तवाति, ४३ मगरं च तथा बला, २५९ न चेद्रयादा मोहाझा, २५३ न बोझों न परिश्रान्तों, १६६ न बोपरां न निर्दर्ग्धां, १९३ न तत्पत्रमबाप्नोति, २० न तथो ग्रामिहोत्रेण, ३७ #न तु को पुत्रं वयात् , १८

अन तु झी पुत्रं वयात् , १८ अन त्वेकं पुत्रं दयात् , १८ न वानं वशसे दयात् , ४० न इत्यगोतचीलिस्यः, ४०

न पूर्व निरमं याति, २३

ग प्रतिमहमहीन्त, ४४ न बकनातिके पापे, ४५ च मुवा झाझणः किया, ३४ मरस्तु मूदमावेन, २४ गरस्मुनुप्तस्तेजस्वी, २६० न खोके बाह्यणम्यः, ३२ न बचार्थ प्रदातच्या, १७० न बायपि प्रदच्छेत, ४५ न विद्यमा केवलमा, २६ न बैतान् स्नातफान् विद्यात् , ३८ न बोत्तमानि चलारि, ८ न शहप्रेषणं कुर्वात, १४ न शहाय पूर्त (हविः) दयात्, २० न बाहात्प्रतिग्रजीयात्, २० न इनवानपरीतां च, १९३ नष्टशीने जनभष्टे, ४५ नम्दा दुष्टा दुबंझा, १७२ ब स तत्फलमाप्नोति, १६ न मुइत्तं न दुईसं, ३२ न हल्याच्छरणं आसं, २५३ नाइतिकामन्नरस्लेतान्, ४२ नानाविधानि इब्याणि, २५९ नाइमाचे सति सर्वस्वं, १६ नाडपात्रे वितुषां किषित् , १० नाऽल्पत्वं न बहुत्वं चा, ५ नाऽबज्ञाय प्रदातव्वं, १९ गास्तिकस्तेन हिंसेम्बः, " निदायकाले पानीयं, २६३ नित्यदानात् सर्वकाम, २५८ निम्रतः सर्वतत्वज्ञः, ३१

# F]

नियुत्तो इव्यक्तव्येषु, ३२ निविंदय धर्मराजाय, २३४ निवृत्तं लोममोहाभ्यो, ३७ निस्तारयति दातारं, ३२ निस्त्यभ्यो देयमेतेभ्यः, ३८ नेदेशिकं स्वर्णकृत्यं, २५७ नेवां प्रतिप्रद्दो देयः, ४४ न्यायविद्यमंत्रिदुर्धा, २४७ स्यायेनार्जनमर्यानां, ४

#### T.

पक्तमचं ग्रहस्पस्य, २० पर्वन्धवथिरा मूखाः, ४८ पत्रमस्त्वचिमूस्तेषां, ३५ पत्र वाप्यधिकं दयात, १४९ परं चानुपहत्येह, ११ परबाधाकरं दानं, ७ परस्परस्य दानानि, ४ वरितुष्टेन भावेन, १० परिशुक्तमवज्ञातं, १८ पात्रभूतो हि यो विन्नः, ४३ पात्रस्य हि विशेषण, ३६ पात्राणामपि तत्पात्रं, २४ पत्रिभ्यो दीयते निर्ख, ५ पादशीचत्रदानं च, २२ पार्थ वतेन प्रच्छाय, ४६ पापचर्तुनपि पितृन्, २६० पापदः पापसाप्नोति, २१ पितुः शतगुर्ण दानं, ४० पिछनस्पहन्तूस्यः, ७ पुण्यं देवं प्रयक्षेन, २१

पुण्यवः पुण्यसाप्नोति, ८१ पुण्याहवाचनं देवे, ५१ \*पुण्ये तिथिकरणे, २८७ पुनन्ति दर्शनं प्राप्ताः, २७ पुनरागमनं नास्ति, भ पुनस्तंस्कारकंती च, २७० \*पुरोहितसवात्मनः, ३९ \*पुष्पप्रदानेन थामान्, २६२ पुच्योपगम्धो छन्नोप॰, २६३ प्रथिवी गाश्य दरबेह, १९८ ष्ट्रिवीगेाप्रदानाभ्यो, २०७ \*पौषी चेतुञ्च्युक्ता, २३१ विष्यां समतीतायां, २३२ प्रचछन्नानि च दानानि, १५ प्रच्छन्नानि च पापानि, ४६ प्रतिग्रह्याश्रमं यस्तु, ४० प्रतिप्रहगसझ्योऽपि, ३१ प्रतिप्रहे सङ्घनिताः, २७ \*प्रतिमासं रेवतीयुते, २४१ अतिमास्ताङ्गहोरक्षेप, २३८ प्रतिशताप्रदानेन, ११ \*प्रतिश्वत्याद्वपि, १२ प्रदाता चैव भोका च, २४७ प्रदानार्थे नियुक्तीत, १७२ प्रदाय सानुमूर्ति च, ९ प्रवाय सुरहोकं सः, १९१ प्रपाणां चैब कर्तारः, २७५ प्रपारामतडागादि, ज प्रपाक्ष कार्या दानार्थ, २६३ प्रयच्छेड्रिजमुख्येभवः, १९८

## [ Appendix

प्रयोजनमयेक्षेव, ५ प्रस्तर्द त वो दख्तत , २३ प्रस्तरे पतितं बीजं, ४५ प्रज्ञा संकयनात छेया, २६ प्राणाप्यायनमात्रं छ, २४१ प्राणिनं वच्यमानं ति, २५१ प्राणिनं वच्यमानं ति, २५१ प्राणिनं वच्यमानं ति, २५१ प्राणिनं वच्यमानं ति, २५१ प्राणिवित्याश्विनौ देवी, २३६ प्रीतितोऽक्षं च यो दखात, २४७ प्रातितोऽक्षयमव्याति, २४७ प्रयितो पर्मराजेति, २३३, २३४ प्रेण्यान् बार्द्युधिकांक्षेव, ३५

### h

फलमूलानि पकानि, २६० अफर्तव्यातियीन्, २७७ फासहर्थ्ण मही दरवा १८७ फाल्गुनी फाल्गुनीभिः, २३१

### a

बद्धावलिपुटं दीनं, २५३ बहुत्वातुआतार्ग, ८ बहुम्विमुधा दत्ता, १८८ बहुस्रुताय दात्तम्बं, २१ बांजैरुपेतं श्ववैनेरुपेतं, २५ वेजलबतिको हेयः, ४६ मद्मगते नाऽडवरते, २५ मद्मगीर्वसमुत्पन्नः, ४७ मद्मगीर्वसमुत्पन्नः, ४७ त्राह्मणस्य च यहेर्यं, १२ त्राह्मणातिकमो नास्ति, ४२ त्राह्मणानां कुले जातः, ३१ त्राह्मणानां विशेषेण, २४६ त्राह्मणानां खमेतानां, २५ त्राह्मणं स्वयसाह्य, १२ त्रूयाधास्तीति नः पक्षात्, १२

#### भ

भवाच्छापात्तवा बाधात, २७५ मत्तीम्बास्ते महाराज, ४४ भवनस्थानमात्रं गो, १९० भविष्यति बुगस्यान्तः, ४ भस्मन्यपि हुत्तं ब्रब्यं, ४५ भागिनेयं विद्योपण, ४२ माटचारणचौरेभ्यः ४८ \*मिशमाणे निमित्तमावार्या, १९ \*भिक्षमाणेषु छतासं, ३८ सिक्षादिप्रदानं थ, २२ मुख्यामिति तं प्राहुः, ९ मुक्तेऽप्यथ प्रदेवं हु, २६३ भूताभवप्रदानेन, २५२ भूवीपार्वाजवस्ताम्भः, २५७ भूमिदं स्वर्गमाप्रोति, २५७ भूमिदानस्य पुण्यानि, १८८ मूमिदानात्परं नास्ति, १८९ भूमिदाऽस्मरकुलेजातः, १९० मुमि सः प्रतिगृडाति, १८८ मुण इत्युच्यते शिष्टेः, ३१ ब्रखानामुपरोचेन, १६ मेक्षेणाइचं समाहरव, २४७

## 105

# F ]

\*मीजनार्थं आखे, २३१ भोजने बेव दाने च, ४१ मोजवित्वा दश्रधतं, १४७ सण्यस्परयेह विप्रस्य, २५ सम्बापाती विश्वास्वादः, १६ मध्यास्वादे विषं पथात् , १६ मन्त्रपूर्ण तु यद्गनं, ४४ सन्त्रादिदोषात् तोमे त, १४ सहते पात्रम्ताय, ९ गहदण्यप्रलं दानं, ७ मापान्यकारवाव्य्यां, २३५ +माची मणयुता चेत्, २३१ माचे मासि तिलान् वस्तु, २३४ माथे मासि विशेषेण, २३६ श्माष्यां समतोतायां, २३३ मातापितुविहीनं तु, २५६ मातापित्यविद्योंनं तु, ३७ मातापितृषु बहत्तं, ४० मातापित्रोगुरी मित्रे, ४० मात्रश्व बाह्यमद्वेत, २० मा ददस्वेति नः कुर्यात् , २४ मानवत्वं न पश्चेलु, २३४ मानेनाइनेन वो द्यात्, १८९ श्मागशीर्थ शुक्रपश्चम्यो, २३१ मार्जनं दर्पणस्येव, ३ माल्यप्रदानं देवानां, २२ सासि मासि व रेवर्त्या, २४१ मुकुटे रलसंयुक्तेः, १९४ स्तवत्सा सथा गौने, ४ मेघानी सुभगः प्राज्ञो, २६०

य

व इसी मुखिबी दयात, २०१ चच वाचा प्रतिहातं, ११ अयमास्मिन् अर्हान, १३२ वच्छेयः प्राप्यते पुंसा, ३७ \*यजमानी बाह्यणान् २८८ बल्लाइनुतेन सरति, २४ यतिर्धर्मविलोपेन, ४७ यतीनामावमं बरवा, ४७ ईयतीनां परमो धर्मः, १५ यस्किचित्कृहते पापं, १८७, १८९ यस्किश्विदपि दातब्वं, १. बल्हते प्रतिसुबेत, २७५ यत्त प्रख्यकारार्थ, ११ बत्यरित्वजय गन्तव्यं, ३ बत्र यहुर्लमं प्रब्यं, ७ यत्र वृत्तमिमें चोंगे, २६ यथा कथविद्त्या गां, १६९ यथा चाइमयो इस्ती, ४२ यथा प्रवेगीपलेन, ४६ यथाप्यु पतितः शक, १८७ यथा विभवविस्तारं, २३९ यथा सान्तनिकादीनां, १९४ यथा हुतमनझी वा, ४२ वयोक्तमपि यहानं, अ यदर्थ धनमिच्छन्ति, ३ बदा तु न सङ्ख्याः स्यात्, १२ यदि नाम न धर्माय, ३ \* यदि सा हिइरोति, २८४ बद्दवाति बदस्मति, ३

# [ Appendix

बहदासि विशिष्टेभवद ३ वहानं दीयते तस्मे, २८ वहच्यं तत्स्वकं देवं, १६ मयादिष्ठतमं सोके, २९८ यवागच्छेदानेद्धात्, २७१ बल संसोपकाराय, ४ सम्र विप्रांडनधीयानः, ४२ वथात्मांबक्यं इत्वा, १७१ यथान्नं भीतितो द्यात्, २४७ यस्तु झम्पाजिनं दद्यात, १८० यस्तु दयान्मही राजन् , १८८ यस्तु लिल्लाच्युतो इति, ४५ बस्तु सम्तराव सम्भारं, २५९ यस्त्वाश्वकातिकम्य, ४२ श्रस्य खेकरहे मूची, ४१ यस्य धर्मष्वजो नित्सं, ४६ यस्य वस्य मंबेदयी, २६८ बस्य वस्य बदा भूमिः, १८४ यस्य वेद्ध वेदी च, ४८ बस्स्यापयति तस्यह, ३७ याचितेनाऽपि दातव्यं, ११ बाज्यतः शिष्यती बाइपि, २७१ यानं गुझं प्रियं शय्यों, २५८ यानशब्दाप्रदो मार्था, २५७ बाबाबां च प्रदातारो, २७४ यानामि दत्वा विप्रेभ्मः, २६+ हुँ यावळीवहतं पापं, २३३, २३४ सावज्यांवकृतं पापं, २३९ यावरस्र्यक्रता खोकाः, १८७ यानतीः स्परायकाः, १७१

याबन्महां तिष्ठति, १८७ युक्तान्नेः सकलैःपहिनः, अ बेडझान्तवान्ताः, २७ बेन बेन तु मावेन, ११ वे प्रतिमहानसेदाः, २७५ ये बक्तवतिनो विधाः, ४६ ये वे जितीन्त्रवा धीराः, २७५ ये व्यपेताः स्वकामभ्यः, ३५ येषां तवागानि छुभाः प्रपाथ, २७६ \*येदपस्ष दानं, २३ योऽचितः प्रतिग्रहाति, १२ बांडलं बहुमतं मुझे, २४व बोडसब्बः प्रतिएस, १३ योगः क्षमा दया दानं, ११ यो ददाति स मुदात्मा, १७ बो ददाति सरक्षेष्ठ, १८८ यो दबाहरयुकार्या, १६९ यो दयादाप्रियेणाचं, २४७ यो ज्याच्याइपि शिष्याय, २०७ यो वे युते धर्न जिल्ला, १७१ यं न सन्तं न बाइसन्तं, ३२ यः सारणं पुरस्कृत्य, ४६ यः प्रवच्छत्यपूपश्च, २१५ यः प्रयच्छति विश्वाय, २६२ यः प्रयच्छति विप्रेभ्यः, १९ यः स्थापयाति तस्येह, २५६

#### ₹

स्वप्रदानाच्छरीरं, २६१
 राजचानी यथा ग्रस्था, ४२

### 33F

# F ]

राजोवकरणं दत्ना, २५९ राशिस्तिलैः समे देवे, २३८ स्वमदः सर्वमाप्रोलि, २५९ रोदित्यर्ज दीवमार्न, ४५

#### ġ.

\* लवणप्रदानेन, २६२ स्रोके प्रकाशो भवति, २६२ स्रोभाष्ट्रेषाद्भरवाद्वाधपि, २९३

#### 9

बरसेः पीताः सुप्रवाः, १७२ व्यांनामाथमाणाव, ३ वस्रदाता सुवेषस्स्वात् , १५९ + वस्त्रप्रदानात्रणी, २६९ वसामपुष्कलयुर्व, २५८ वज्राभरणदातारो, २०४ वारिवस्त्रशिमाप्नोति, २५७ वासोददबन्द्रसालोक्यं, २५७, २५९ विकयं चैव दानं च, १७ विजमाचरते बस्त, १४, २५ वित्तं हरति दुईदिः, २५ विद्येते सागरस्थान्स, १५ विद्यातपर्शालवांख, २८ विद्यातपस्तम्बद्या हि, १३ विद्यातपीभ्यां थे होनो, ३४ विद्यादाच्छादनावास, ८ विवायुको धर्मशील;, २७ विवावन्तव ये विप्राः, २७ ध्विया विज्ञानमास्तिक्यं, ३३ विद्योज्यमविद्यांसः, ४२

विभिनाऽनेन तस्याञ्च, १८९ विधिवद्राह्यणान् सर्वान्, २३४ विभिद्दीने तथा पात्रे, ४३ विनष्टः पर्यतो सत्व, २५४ विप्राय दवात्सगुणा, १८७ विमुक्तो वोगिवोधेम्बः, ६ विविकदक्षिणाप्येषां, २१ विधिष्यते सुवर्णस्य, १९८ विद्वारावसन्तोयान, २७५ इतस्थाय दरिहाय, १८० ब्रलिम्झनो गोहितो, ९७ ब्रलिग्डाम्या खीदते, १७० ग्रतिक मैक्ष्यवत्तिभ्वो, २० ब्रस्यात्मलतावल्यः ३०४ \* व्हाप्रदस्य ब्रह्मा, २७७ \* इस्रारोपवितुर्वसाः, २७७ बेदपूर्णसुसं विप्रं, २९ वेदविकवानेदिष्टं, १९ वेदविद्यावतस्रवाते, २९ वेदवेदाप्रतत्वज्ञाः, ३१ वेदनतविहीनथ, ४७ बेदेषु च समिदेषु, २५ वेदीपनिषदे चैव, १९७ वैदिको दानमार्गोऽयं, ७ वैदिकं लौकिकं वेग, ३१ वैवाहिकानां प्रेवाणां, २७४ \* वैशाखे मासि, १३२ \* वैशाख्यां पीर्णमास्मां, ९३२,२३३,२३४ वैश्वाख्यासेव विधिवत् , २३३ व्यसनातंस्य रक्षार्थ, ३७

# [Appendix

হা

वाकः परजने दाता, १६ \* शक्त्वा दक्षिणा, २८८ श्वक्षं भदासनं छत्रं, १८८ सठो मिथ्याविनीतरच, ४६ वतं दिगुणसाहसं, ३६ शतं सहसग्रदेवात् , १७१ \* बाय्यादानेन भाषा, १९२ \* शय्याप्रदानात् सुखं, २६१ शापानुप्रहवोः वाक्तः, ३१ शिष्टेष्वेतेषु वत्तं हि, ४५ शीतबातातपेर्युक्तां, १९२ शीसं संवसता लेवं, १६ \* डाकशोणितसम्मवः,१४ राक्रेः रूणीयंगा लब्धेः, १३४ इदि तस्य प्रबद्धामि, २३४ ग्रभुषासिः तपोभिज, २७५ श्चदस्याऽऽप्यापनाद्वित्रः, ४४ ई इद्दे समगुणं दानं, २७ ब्रालपाणिज भगवान्, १४४ मताजमुदझम्मं च, २३४ बेषं ओत्रियवस्त्रीकः, ३१ शीनहींनाथ ये विम्नः, ४५ श्रद्वेषं व पूर्त च, १० अद्राष्ट्रते हाजये ते, १० श्रदामकिथ दानानां, ५ अखावर्जमपात्राय, ९ \* आवण्यी अवगयुक्तायो, २३२ अतं प्रसानुगं वस्य, ३॰ श्रोत्रियाय कुलीनाय, १८८

ओजियाच दरिबाय, २८ ओंत्रिये चैव साइलं, ३७ श्वाचात्रशाचनाभ्याव, ९ षद्कर्मानरतो विश्रो, ३१ पडशीतिसहसाणि, १८८ षड्गुणं क्षत्रिये प्राहुः, ३७ वब्ध्योऽविवृत्तः कर्मभ्यः, २८ वादविपाकयुगुहिष्टं, अ सकुल्ये तस्य विनयेत् , १२ \* सङ्घामे शखाज्य, २६२ सङ्घामेव्वर्जीयत्वा तु, १७१ संबयं कुरते यथ, ४३ स तु प्रत्य थनं खब्खा, १३ सरकृति बाडनस्या न, ६ सत्पात्रप्रतिपत्तिथ, ४ सज्ञ जाताबरो इत्यात, १९ सत्यसंयमसंयुक्त, २७ सत्यं दानं क्षना झीलं, ३० सलेभ्यो झामयं यथ, २५३ सदझिणं भोवयित्वा, २४१ स दिव्यमयुतं ज्ञक, १७१ स दुर्गविषमं छण्छं, २६३ सन्तारवति दातारं, २८ संबिक्टमधीयान, ४१ सफलं जीवितं तस्य, ४ स बाह्यग इति प्रोक्तो, ३१ ह सममग्राहणे दानं, ३६ स याति नरकं भोरं, २५३

320

## F ]

स बाति परमं स्थानं, १८८ सर्वकतुषु बोद्दिश, १९७ सर्वत्र गुणवान् , १३ सर्वधर्ममयं ब्रह्म, २०० सर्वेपातबसल्लात, २३८ \* सर्वप्रदानाधिकं, २५२ सर्वमेतद्ववेदत्तं, १८७ सर्वरत्नानि तिमन्म्य, १९८ सर्वसखसमाकीण, २३८ सर्वस्य प्रभवो वित्राः, २६ सर्वस्याध्रयभूताथ, २०५ सर्वस्वराह्याञ्च, १६ सर्वदिसाविवुत्ताख, २७५ सर्वावस्थां मजुष्येण, २४८ सर्वेषामेव दानानां, ९, १९०, २४६ स वे दुर्शाझणो होयो, ४८ \* सर्वाष्मुदकपूर्वाणि, १४ स सन्तरति दुर्गाणि, २४८ § ससमुद्रग्रहा तेन, १८०,१८१ स सुखी दांधकायाभिनः, २६० सकीसमृदं बहु, २६३ \* सस्यवानेन तथा, २६२ सहस्रगुणमाचार्य, ३६ सहस्रपारेवेष्टारः, २७४ सहस्रमेव धेनूनां, १८९ \* स हि सन्तानाय, १८ साञ्चांश्य चतुरो वेदान् , २८ सा तु विकममापचा, २) साम्तानिकं यक्ष्यमाणं, २४ सामान्यं याचितं न्यासं, १७

सा हि वारयते पूर्वान्, १६९ कीयानस्वयाक्षाणां, भ स्रीयु शाग्तं घासिंबं, २६ ग्रसाभिरामं बहुरत्नपूर्ण, २५८ सुखोदर्य सुखोदर्क, १३ सुपर्याप्तनिस्टहरय, २५४ सुरमीणि च पानानि, २६० सुवर्णतिळयुक्तैरच, २३४ सुवर्णदानाति तथा, १९० सुवर्णदानं नोदानं, १९२ सुवर्णनामं करना हु, १८० \* सुवर्णनामं च इसीत्, १८० सुवर्णमेन्द्रो विप्रेन्द्र, १९८ सुवर्णमेव सर्वत, १९८ सुवर्ण वे प्रयच्छन्ति, १९८, १९९ सुवर्णरजतं ताझं, २० स्वर्णरजतं वसं, १८७ मुवर्णस्य च दातारो, २७४ सीमुख्यायतिसम्प्रीतिः, ६ सीवर्णा सत्र प्रासादाः, १८८ सम्बन्धिनस्तया सर्वान् , ४२ संश्रत्य यो न दित्सेत, १२ संसदि मोडया अत्या, ६ स्थावरणां च मूतानां, ३०४ स्नातानामनुलिप्तानां, २४ \* स्वत्राद्धपात्रीत्रियवेद, ३९ स्वयं शक्त्या यथा न्यायं, २५३ स्वर्गळोके गतिस्तस्य, २७६ स्वरूपं वा विपुलं वाडपि, इ \* स्वस्तियाच्याभिक्षादामं, १६

# [ Appendia

स्वाच्यायनिरतो दाता, ३० स्वाच्यायनिरतो दिप्रो, २४८ स्वाच्यायवित् वियमवान् , २७ स्वाच्यायाकां योनिमन्तं, २६ स्वाचाधाः सुप्रसाधाइच, २७५

£

हरेत यो वे सर्वस्वं, २५

इर्षदानामीत प्राहुः, ६ हाटकीक्षितिगौरांणां, ५९० हिरण्यदो महावुद्धि, २५९ \* हिरण्यप्रदागात्तेजो, २६१ होनं चापि संवेच्छ्रेय्रं, ७ हुतं दत्तं तपस्तेषां, ४५ हतसर्वस्वहरणा, ४१ हेमरजाम्बरयुतो, २४६

## 258

## APPENDIX G

Readings of the Manuscript from the Library of the Junior Bhonsle Raja, Nagpur. The Manuscript begins as follows :--स्वस्ति क्षी सहागणपतचे नमः । अय दानस्तरूपमाह । तत्र देवळ:--अधातो दानपिषि व्याख्यास्वामः This corresponds to page 5 of the Text.

- P. 5, 1. 4, प्रतिपादनम् for प्रतिपादितम्; 1. 5, विग्रते for वक्ष्वते; 1. 7, दित्रिहेतुः for दिहेतुः; च दिपाकयुक् for पड्विपाकयुक्; 1. 10, शक्तिव for मक्तिवः reads शक्तिव दानानां पडेतानि प्रचक्षते । पात्रेभ्यो दायते etc.; 1. 14, त्यागयुद्धचा for धर्मधुद्धपा; 1. 16, ऐहिकं फल for इहैकफल; 1. 17, कियाच for दिया न.
- P. 6, 11. 1-2, शुत्या चार्थोऽधिभ्यः प्रयाचितः । प्रदीवते चेष्ठु तदा मीडा दान-मिति स्मृतौ for the first two lines; 1. 3, रष्टवा for दद्या; इवायदात s for हवर्वत्यन्त्र; 1. 6, दीवते अपकर्त्तुभ्यो भयदानं तदो-च्यते for the whole line; 1. 7, घर्मकुत for वर्मयुक्; 1. 10, जनिन्याओवकर्मा for अनिन्धजो; 1. 11, त्रिश्चक्राः for त्रिश्चक्रः; 1. 16, स्वयं तेनाजि for स्वयत्नेनार्ज.
- P. 7, 1. 2, दानाईदेश for दानाहों देश ; 1. 8, सम्पदा for सम्पदाय ; l. 4, होना वापि for होने चापि ; 1. 6, वहिंस: पाक for वट्विपाक ; l, 10, कनताम for अल्पताम ; l. 11, यहत्तम for यहानम ; च for ह ; l. 12, न तत्सइल्प for तेन सहत्य ; l. 13, दानस्य विद्य for दाने स्वाहि.
- P. 8, 1. 2, अपरवावि for अपरववि; सदि स्वजेत for वादे स्वज्यते; 1. 3, इच्छासंस्यं तु for इज्यासंज्ञं तु; 1. 4, काळछेपम् for काळा-पेशम्; कियाक्षेपम् for कियापेक्षम्; अर्थाक्षेपम् for अर्थापेक्षम्; 1. 7, अश्वमानि दु for अश्वमानीति; 1. 10, दनावासः प for दना-

वासपरि ; 1.12, यानानि for दानानि ; 1.14, दर्थवातानाम् for इतुवातानाम् .

- P. 9, I. 4, गोपनं मुकाक्षेप for पर्तमुक्तदोष; I. 5, additional line found before इद कोर्ति etc:-कामधेनुक तहानं फलस्यात्मेप्सितं फलम्। इद कोर्तिमचा; I. 8, दन्यदिधिष्टो हाच for दस्मदिशिष्टो नाज्ञ; I. 9, पृथिवीमपि for बम्रुधामपि; I. 10, न काचिद्ग्रतिम् for न किचि-द्वतिम्; I. 11, प्रदाव ज्ञावमुष्टिक अद्धामकिसमुपतः; for the whole line.; I. 14, आअत्यानिमिक्तलेन देवं द्रव्यम् । धर्मयुक्-धर्मयुक्त न्वायार्जितमित्वर्थः for lines 14 and 15 upto न्यायार्जित-मित्यन्यः in line 15.
- P. 9, 1. 16, विपरीतफलपरम् for विपरीतफलम्.
- P. 10, 1. 1, पुरातनमिति for घरातलामिति ; I. 3, यथारक्षा for प्रयागचा ; l. 4, प्रस्यते अस्मित्रित for प्रस्यते अनेमेति ; l. 11, सर्वशः for सर्वतः.
- P. 11, 1. 1, निमित्तेषु for निमित्ते स; 1. 2, पूर्त तु वाक्तितः for पूर्तन वक्तितः; 1. 8, मतुः-देन वेन हि भावेन; 1. 8, स्पतम् for विदुः; 1. 10, स्पतम् for विदुः; 1. 11, मपात्रेभ्य व दो for भपात्रेभ्यः प्रदी; 1. 16, यत्र वाचा प्रतिश्रुत्व for तत्र वाचा प्रतिशा-तम्; 1. 18, जातान्वये for जातावरो; 1. 20, दत्तस्य इरवेन च for दत्तस्याच्छेदनेन च; 1. 21, साम्यति for नइयति.
- P. 12, 1. 2, बातकम् for घालिगम् ; 1. 4, बुत्तिगम् for बुत्तिकम् ; 1. 18, विषयेयम् for विषयेय:.
- P. 13, 1. 2, पौत्रामेहारतते for पाँत्रैः सहारतुते ; 1. 12, प्रदीयते for प्रवच्छते.
- P. 14, I. 5, वाराणस्पादी for प्रयागादी ; I. 15, अभाष्ठ्रति विद्वारे वज्ञे अन्वाहार्थवानादी for विद्वारे यज्ञे अन्वद्वार्यदानादी.
- P. 15, 1. 11, स एव परनो for बतीनां परनो ; योगिनामाल्म for बोगेनाला.

G ]

- P. 16, अभ देयानि for अथ देयादेवानि as the heading. 1. 1, तत्र ब्रह्स्यतिः for ब्रह्स्यतिः ; 1. 8, जोनितस्व for जीवतोऽपि ; 1. 11, अदेयं स्यादतोऽन्यया for न देयं स्यात्ततोऽन्यया.
- P. 17, 1. 2, दक्ष: omitted ; 1. 12, अन्यस्य इस्ते for अन्यहस्ते.
- P. 18, l. 8, omitted; l. 4, एन व for एन वा; l. 4, स्वकोय-दानविकवेच्छुः for स्वकोयविकवेच्छुः; l. 6, विकवानिच्छु for विकवेच्छु.
- P. 19, I. 1, एव तिष्ठति for अवतिष्ठते ; I. 6, दि for द ; I. 4, औरामायण for रामायणे ; I. 5, नावझवा for नावज्ञाय ; I. 10, वेदविकयलब्धमेतदिति यन्निर्विषयते for वेदविकयेग व धनेन निर्दि-दयते ; I. 12, जन्म्यम् for यहाब्धम्.
- P. 20, 1. 1, सवर्ण रजतम् for सवर्णरजतम् ; 1. 3, तत्रैय परिवर्तते omitted ; ज भवति for ज भजते ; 1. 6, पंकपिण्डम् for पक्तमजम् ; 1. 10, इविर्देखात स्वस्ति कीरतिलाम्मच for इतं दशास स्वस्ति कीर्र तिलाम् द्यि ; 1. 11, सर्च नि for सन्वं नि ; 1. 13, तेषाम् for तथा.
- P. 21, 1. 4, विभक्त for विविक; 1. 4, दक्षिण होता for दक्षिण लेखास; 1. 5, कदाचन for कवजन.
- P. 22, 1. 2, स्नपनं सर्वदेवानाम् for माल्यप्रदानं देवानाम्; फलं स्पतम् for समं स्पतम् ; 1. 3, अपसारणम् for अपकर्षणम् ; 1. 8, दानं फलं समम् for दानसमं यमः ; 1. 9, यात्रसंवाइनम् omitted ; 1. 12, तर्क्षदान for तदाऽऽदान ; 1. 13, तन्मात्रं परि for तन्मात्रपरि ; 1. 15, परिक्षेत्येते , स्मवदानमाद्वरम् for परिक्वीत्येते यथ समयदानमाप्ररम् .
- P. 23, 1. 4, अफलं मबति अल्पफलं वा ior अफलं वा ; 1. 5, तर्छदावम् for तवाऽऽदानम् ; मानं इव्यापसर्पणम् for दावसानहव्यापसर्पणम् ; 1. 6, प्रत्युपकारमाहृय for प्रत्युपकारसमीद्दवा ; 1. 8, लोके मत्वर्थं ध्र९

प्रह्यापिता for लोकप्रतीस्पर्यं प्रख्यापितम् ; 1. 14, नरकम् for निरयम् .

- P. 24, 1. 1, stager omitted.
- P. 25, 1. 9, समुत्सकते for समुत्सकेत ; 1. 18, वद्यमतेनावरते ब्रह्महत्या-लोकास्तस्य खन्तवन्ती वसन्ति for lines 13 and 14.
- P. 26, पात्रापात्रलक्षणम् for पात्राणां लक्षणम्-See heading .
- P. 27, 1. 12, दाता वज्या for दाता नख; I. 18, स्वाध्यायवाद्धियमवाद for स्वाध्यायविद्धियमवाद; I. 16, ध्य'नयुक्ताः for ज्ञान्तिमन्तः.
- P. 28, 1. 3, देन च for नेतरः ; 1. 4, वेदेन्थनसमृदेषु for वेदेषु च सानि-देषु ; 1. 5, किलिव्यादपि for कि दिपादपि ; 1. 7, वे for च ; 1. 15, ग्रामकारकम् for झमकर्मणि.
- P. 29, 1. 1, व्यास: omitted; 1. 4, सङ्घरदितम् for सङ्घरदोष-रहितम्; 1. 5, दानव्यासक्ष for दानवर्षप्रयमे; 1. 6, ग्रमुकम for प्रमुक्तम; 1. 7, न तु मूर्ख for अनग्वर्षम्; 1. 8, मन्त्रो for मन्त्रा; 1. 10, दानव्यासः for दाने क्यासः; 1. 11, वरिकविद for एकोऽपि; 1. 13, द्यातातपः for द्यातातपव्यासः.
- P. 80, 1. 8; स्वदारनिरतः for स्वाप्याननिरतः ; 1. 16, ततः परम् for ततः परः ; 1. 19, तेवामधि विद्योषतः for नियाधृतविद्येषतः.
- P. 31, l. 5, वहिंभरप्रैरधीत्य यः for पहिंसयोंगैरधीत्य वा; l. 8, प्राप्तः for प्रोक्तः; l. 18, संखयम for संखयी; l. 15, विद्यतः for विग्रतः; l. 17, समन्त्रितः for समुच्छितः.
  - P. 82, 1. 1, fagger for fagger; 1. 2, from wantafa there is a big gap which ends in line 3 of p. 35 beginning with सम्ब्यों स पही माह्यन: स्पृत:
  - P. 85, 1.7, वे च केचिदनम्लयः for वे च केवन सानवाः; 1.8, झामस्य बगरस्य या। सर्वे तं श्रद्रधर्मिणः। अन्वासते कर्मकाले स्वप्राय इय

तिष्ठति for 1. S, beginning with सर्वे ते and line 9 ; 1. 10, समः for मनुः.

- P. 36, 1. 3, अद्यानस्तयेव च for अद्यानस्य एव च ; 1. 6, जनम् for बातम् ; 11. 11 to 14 emitted.
- P. 37, l. 4, बद्युणं for अनस्तम् ; l. 6, दोत्रिणे for दोत्रिणि ; l. 8, पुनः for स्पतम् ; l. 9, दन्नः omitted ; l. 10, स्पस-नाव ऋणार्थं व क्रुद्रम्वार्थं व याचयेत् for the whole line.
- P. 88, 1. 4, पुर्वश्वीपत् for धुर्वश्व थितृ; 1. 9, साम्तानिकम् सम्तान-याजनविवादार्थम् for साम्तानिकः सन्तानअयोजनविवाहार्था; 1. 11, Here the following additional matter not found in the text is given after विद्यापिश्वेषतः etc. and before गौतम:-गुर्वर्थ etc विद्याविश्वेषतः इति वद्यापिधि—

निस्तारयति दातारमात्मानं (च) स्वतेजसा । न क्षेके बाह्यणेभ्योऽन्यत्र वित्र पुष्यमेव व (१) ॥ अश्वका तद्विजन्द्राणां नाहित इत्तिवतामिति । योऽव्यक्ती इव्यक्ष्येषु तिद्युक्षी बाह्यणो द्विजैः ॥

अभिभूतरच पूर्वोक्तैः दोषस्पृष्टश्व नेष्यते । एकदेशातिकमो वेदस्य किश्विन्ग्यूनस्थाण्ययेन निम्दतः ज्ञान्तः स्त्रैक्तिकम् । अर्थाजितादिझानं निवृतः । निथिद्धकान्यकर्मभ्यः निष्कियः । अर्थाजितादिकियारद्वितः । भवनादिषु वज्ञादिषु अभिभूतेऽप्रकुष्टः पूर्वोक्तः जने विद्याचारैः दोषैदप-पातकादिभिः । वरिष्टः

> मन्न सर्व न चासत्रं नाऽश्रुतं न बहुभुतम् । न सुवृत्तं न दुईत्तं वेदः करिवस्त बाग्रणः ॥

यत्र वश्विष्ठाभिजनः असत्तद्विपद्धरातः(?) अत्र चात्मोपकर्थ प्रकार्श यो न करोति स पात्रमिति तारपर्यम् । यमशातावपौ

तपो धर्मी दया सत्यं ग्रीचं झनं दया छगा। विद्याविनयमस्तेयमेतद्व्याद्यणस्वक्षणम् ॥ वसिष्ठः

बोगस्तपो वया दानं सत्यं शौर्यं दया मृणा । विद्या विज्ञानमाहितक्थमेतडाग्राणलक्षणम् ॥

### पैठानसिः

क्षमा दमो दया दाने भर्मस्सर्स्थ श्रुतं प्रणा । विद्या विज्ञानमास्तिक्वमेतब्राह्ममलकणम् ॥ केविद्य द्रुवते विद्या तपो सत्वं तथैन च । दानं श्रुतं तथा वोगमेतब्राह्मचलकणम् ॥ विद्यातयोभ्यां यो हीनो जातिब्राह्मण एव सः । केविद्विद्वाचविद्वांइव ह्यबाणो (१) मेधा इति मानवाः (१)

परं दैवतमझिमनवसिष्ठो यमरव हितीयकोके(?)

क्रओत्रिया न तु वाक्यानमथ्य सश्ह्रधर्माणो भवन्ति । मानवाध्यात्र

कोयमुदाइरन्ति(?)

बातुप्र(१) बाह्यणो भवति न वणिम झुवीलवः । न इत्रुव्रिषणं कुर्यात् न रतेनो न विकित्सकः ॥ अव्रता अवधीयाना यत्र मैक्ष्यचरा द्विजाः । तं प्रामं वण्डयेद्राजा चौरअक्तप्रदो दि सः ॥

बातातपः

अन्नाञ्चणास्तु षट् प्रोक्ताः ऋषिः वातातपेऽत्रवीत् । आयस्तु राववृत्तरतेषां द्वितीयः कथविकथी ॥ तृतीयो वचार्थायस्व चतुर्थों आसवाजकः । पष्ठमस्तु श्वतस्तेषां प्रामस्य नगरस्य वा ॥ अनागता तु यत्पूर्वं सादित्यां चैव पश्चिमाम् ।

नोपासेत द्वितः । अस्यविद्यायाल्यं वहुविद्यायां बहु इत्यर्थः ; l. 16, the Manuscript gives the reading तिकुमाणेभ्वः and इतरेभ्यः for भिक्षमाणेषु and इतरेषु ; it is possible to read तिङ्ग्माणेभ्यः as तिङ्ग्मारगेभ्यः, and possibly it is a corrupt reading for भिल्लमाणेभ्यः ; 1. 18, दक्षिणायाः for दक्षिणायै.

- P. 39, 1. 1, वेद्यापि for वेदापि; l. 11, अन्तर्वेदि घनदानानि ससः-बहिवंदि etc. for अन्तर्वेदेव धनधान्यानियमः । बहिवेंदि etc; l. 14, कारिणः आब for कारिणामाब; l. 16, after पात्रम् inter polates स्वदुष्टितृपितृजामातरत्र पुरोहितस्तारमन एव पात्रम्.
- P. 40, 1. 1, दानव्यास: for दाने व्यास: ; 1. 3, सोडनिन्द्र: स्वतिसंकनः for सोडनिन्दस्वर्गसङ्ख्याः ; 1. 6, सित्यादे: for सिरयादीनाम् ;
  1. 7, फलमिति for फल्लमित्वर्थः ; 1. 18, विशिष्टाः गुणातिद्यय-शास्त्रिनः for विशिष्टो गुणातिस्वर्थेन ; परमाग्योपसालिनः omibted ;
  1. 18, [ दयाद ] supplies the bracket ; 1. 19, दर्मार्थ-मिति for पर्मोऽयमिति.
- P. 41, 1. 4, यद्भका: for तद्भका:; 1. 5, मबस्त्वेते for मबस्त्वे ; II. 6, and 7, are omitted ; 1. 8, देशसम्हने for देश-विद्ववे ; 1. 9, सहाफलम् for सहत्फलम् ;1. 10, वेऽपि तैष्ठवराश्व वे for तथा केश्ववराज्य ये ; 1. 11, महाफलम् for महत्फलम् ; 1. 14, अथ omitted ; 1. 18, चेकग्रहे for त्वेकग्रहे ; 1. 19, नारित मूर्खे for न मूर्खरग.
- P. 42, 1. 4, यथ for यथा in both places in the line ; 1. 5, प्रधीयानः for अनवीयानः ; 1. 6, महद्वा for सहसा ; 1. 10, ज for ना ; 1. 15, विद्यति for अतिथिम् ; 1. 17, क्रमेत् for कामेत् ; 1. 19, सुमूर्चानपि for मूर्खानपि ज.
- P. 43, 1. 2, मुमूर्वातेकमे for मूर्वस्थातिकमे ; 1. 3, नास्ति मूर्व ? (खे) व्यति for ना अमूर्खव्यति ; मुमूर्यानि ? ( धूनिति ) for मूर्वानिति ; 1. 9, न तं तस्करमर्जयेत् for न तं हि मुखमानयेत्.
- P. 44, I. 5, नैय for तैने ; I. 9, विदेष omitted ; I. 10, मन्त्रपूर्व for मन्त्रपूर्वे ; I. 11, निकृत्य इस्तं तव. for निकृत्तते इस्तम् ;

1. 12, इति omitted ; 1. 13, उपरूषमित for उपग्रवन्ति ; 1. 14, कृत्य for इड्डा ; 1. 15, पुन: सद्विप्रविषव: omitted.

- P. 45, 1. 1, प्रथमे omitted ; 1. 6, चार्षेतम् for वापितम् ; 1. 7, त्रिषु for वित्त ; 1. 9, सबै भस्मन्यापे हुतम् for भस्मन्यपि हुतं इच्चम् ; 1. 18, प्रथमे omitted ; 1. 14, त्रिव्वेतेषु for शिष्टे-व्येटेषु.
- P. 46, 1. 4, मनुविष्णू for मनुर्विष्णुक्ष ; I. 6, सर्वातिसाथकः for सर्वा विसम्पनः ; I. 7, सुराष्णज for स्वर्गण्डन ; I. 9, अधोदाष्टेः for अस्पदाष्टः ; I. 16, एसं धूला for एसं दत्या.
- P. 47, l. 1, रक्षेत for कहवे ; ll. 4 to 7, omitted ; l. 8, दाने क्यास: for दानव्यास: ; l. 9, बोब for तीवे ; l. 10, व for तु न देव श्राह्मण: for न नवेद श्राह्मण: ; l. 11, न वा for न चा ; l. 12, स्पति: omitted ; l. 14, हीनों य: for दीनव्य.
- P. 48, 1. 8, नाम for होग:; 1. 5, मले for मत्ते ; 1. 6, वीटवारण-पीरेषु for भाटवारणवीरेभ्य:; 1. 8, पत्तुस्ववधि for पत्नवम्ध-वधिरा ; 11 10-12, इति अधिवसीधरविरचितकल्पतरी दानकाण्डे प्रवम: परिच्छेद: for the colophon.
- P. 49, 1. 16, The following lines are interpolated between परिकीतिंग and तथा on page 50:

सर्वाण्येतानि इत्वा तु पुरा शम्बरसूदनः । वाग्रदेवव्य भगवान्, अम्बरीवक्ष पार्थिवः ॥ कार्तविर्वार्श्वनो नाम प्रहादः 92रेव च । दुर्खुः १ (बकु) रन्ये सद्दीपालाः केत्रिय भरतादवः ॥

P. 50, 1. 3, reads:.

तस्मादाराध्य गोविन्दशुमापतिविनामकौ । एषामन्यतमं छुर्यांडायुरेवप्रसादतः ॥ for 3 to 6; 1. 12, बज़ोत्सव for वात्रोत्सव.

- P. 51, l. 1, निसतम् for जीवितम् ; l. 3, heading omitted ; l. 4, पुण्यां तिथि for पुण्यादितिथि ; l. 13, सध्ये आमा for सच्य-आमा ; l. 14, ज्यांभेयुक्त for कीसंयुक्त ; l. 15, आननानि द्वाराणि यस्य स तथा for आननानि यस्य सः.
- P. 52, 1. 1, करामवा for करावया; 1. 4, omitted; 1. 14, विना-यकटुर्गाया मात्रा जदिवनौ for विनायकश्वकायाय्याकाक्षध अधिवनी.
- P. 53, I. 4, lines 4 and 5 omitted; I. 7, लोडपालसवणी: omitted पीतड्रच्या रक्षनांसाक्षनगित ? ( निम ) ड्रच्याइरितपितवर्णाः for पीतरक्तडच्यानीलाजनगिमा: प्रवेताड्रच्याइरितडवला: for the line; I. 16, बालेड्रटी for सावेड्रदी.
- P. 54, 1. 4, यथोत्तरज्ञम् for अथोत्तराज्ञम् : 1. 6, सजातिकाष्ठमयम् for सजातीवं काष्ठमयम् : 1. 14, सदा इति for सदा.
- P. 55, L 9, पुष्यफलोपशीलम् for पुण्पवने सशीमन् .
- P. 56, 1. 7, ओकपालाः वस्वष्टकादिस्य for लोकपालनस्वष्टकदित्य; 1. 12, यथास्यरूपम् for वथानुरूपम्; 1. 13, वाद्यानाम् omitted; 1. 14, वेदमन्त्रैः for मन्त्रवेदैः; 1. 16, सम्बन्धात् for साध्य-त्वात्; 1. 16, देवतानाम् for देपानाम्; 1. 18, घुपम् for धूपान्.
- P. 57, I. 6, तेनोवता लोकगणेश for तेनोबलाव्लोकगणेन ; 1. 12, ममा-व्यरे पाहि for शिवाय नः पाहि.
- P. 58, 1. 3, saucedife: for espectife:; 1. 17, of this verse occurs after 1. 6, in p. 59.
- P. 59, 1. 7, विश्वाधिपते मुनीन्द्र for विद्याधिपते मुरेन्द्र; 1. 10, रक्षा-ध्वरं नमः for विशाध्वरं नः; 1. 21, तयाहळीयप for जधाहळीप.
- P. 60, 1. 1, नावि च for नादिकम्; I. 12, मनुमन्त्रवेत् for मनुवर्तवेत्; 1. 15, तवावृत for सत्यावृत.

- P. 61, 1. 8, वर्मरावमयाईमं तथा सूर्येण चंयुतम for the whole line. The Manuscript adds the following prose passage-सूर्येण हेमेनेव ; 1. 14, साहिभूत for सकिम्ते ; 1. 16, परस्थावर for बहिस्थावर.
- P. 62, 1. 1, विश्वचारिणि for विश्वकारिणि ; 1. 5, पि दापवेद for पि च दापयेद ; 1. 6, विशिष्टादीन for विशिष्टेभ्य: ; 1. 9, तदद्वज्ञया for तदाज्ञया ; 1. 18, लोक for सीक.
- P. 63, 1. 2, वसेत for प्रजेत; 1. 5, महीयते for मोदते; 1. 14, दानविधानम् for दानविधिः; अथ दिरम्थगर्भदानविधिः-This heading is omitted.
- P. 64, 1. 2, दिनमथासाध-for दिनं समासाय; 1. 13, एतरसवे पार्श्वतः स्थापवेत् omitted; 1. 15, पार्श्वमोः स्थापवेत्तद्वत् द्वेमदण्ड-कमण्डलम् for the whole line.; 1. 17, दलान्धितम् for समन्वितम्.
- P. 66, Lines 16 to 19 are omitted.
- P. 67, Lines 2 and 3 are omitted.; 1. 12, पानम for दानविभिः; 1. 16, lines 16 and 17 omitted.
- P. 68, Lines 16 and 17 are omitted.
- P. 69, 1.5, दांपेश, for दांपेश्च; 1. 7, जिःकत्वा; for दिव कला.
- P. 70, आनन्दकृत्पद for आनन्दकृत्पद.
- P. 71, 1. 4, पादपप्रदानम् for पादपदानम् ; 1. 9, कुर्यात् for इत्वा; 1. 14, अर्थअछल्य्युगर्नस्य for तसहतप्रयुवर्णेन.
- P. 73, 1. 1, ज़ि:प्रद for ज़िप्रद; 1. 16, प्रयोजकान, for प्रयोजकी:.
- P. 74, 1. 1, वा पठेत for वावनेत ; 1. 5, तदप्रदानम् for पादपदानम् ; 1. 12, कर्म होम कार्य: for क्र्योदोमकार्यम्.

- P. 75, 1. 8, अनुजयेत for सुप्ययेत ; 1. 9, ताझ and sites. Both readings for with are found.
- P. 76, 1. 2, माल्ये द्व for माल्ये हु ; 1. 5, दबोऽपि for शतेऽपि ; सर्वा-नेत्रत for सर्वमेतत.
- P. 77, पुत्रपीत्रसमन्दितः for राजराजो भवेत्ररः .
- P. 78, 1. 2, प्रदं द्यसम् for प्रदर्शनाद ; 1. 3, च for ना ; 1. 8, मुदं वा for सुवासम् ; 1. 11, प्रयानम् for दानम् .
- P. 79, 1. 2, कार्यम् for कुर्वात् ; 1. 12, विभूषितम् for समन्मितम् ; 1. 18, वासनम् for वासनम् .
- P. 80, 1. 5, धान्याकम् for बान्यकम् ; 1. 17, भवति दुःखमुपैति मत्यैः for दि सहते भवबन्धदुःखम् .
- P. 82, 1. 7, मास्कर for मास्करम् ; 1. 8, माखयसे for पाखयसे ; 1, 13, वाण्यादिकम् for सस्यादिकम् .
- P. 88, 1. 6, सकलिकळपमुकाः for कलिकळप्रावेमुकाः ; 1. 8, पूज्यते for पूजितः.
- P. 84, 1. 1, दानम् for नान ; 1. 7, is found after 1. 8, 'एन्द्र-नलिन' इन्द्रनीलमाणेमयेन कलकोन; additional passage found after कूबरो युगाधारकाष्ठम् .
- P. 85, 1. 2, wamfart for समन्दिम ; 1. 6, omitted ; 1. 11, सवाभियाथ for सवामवाय ; 1. 16, एवम for एतत .
- P. 86, 1. 8, एवम् for अस्मिन.
- P. 87, I. 7, पुष्परयः कांडायों रयः स च for पुष्परयः स च ; वडवाभिः for वलभी ; l. 11, चन्दनैः for चन्दनः ; l. 19, क्वर्यात्पच for कुर्याच त्रि.
- P. 88, 1. 7, तस्मात for यस्मात.

- P. 89, 1. 6, रयगजदानात for गजरथदानात; 1. 11, अथासाथ for समासाथ; 1. 14, तदर्घस्थायि for तदर्भ यापि.
- P. 90, 1. 6, क्रमेटम् for कर्बटम् .
- P. 91, 1. 4, अभिष्अवेत for प्रयूज्येत ; 1. 10, omitted ; 1. 13, यस्माल भूमिदानस्य कहां नाईन्ति घोडशीम् for the whole line.
- P. 92, 1. 4, भवनं स्थानमात्रं वा for भवनस्थानमात्रं वा.
- P. 93, 1. 3, जमज्ञक for अमज्ञस्य ; 1. 9, वद्धस्वतमन्यिताम् for वद्ध-स्वार्कतंयुताम् ; 1. 10, तद्धेनाथ शक्तितः for तद्धेनाप्यशक्तितः.
- P. 96, l. 1, विश्वचकं for विषुवादिष्ठ; l. 5, असकोन्यश्वकाइतम् for रालकुम्भाष्टकाइतम्; l. 6, पग्ने स्थितं विश्वम् for मध्ये स्थितं विष्णुम्; l. 18, बांबानायाः for बाद्याण्यायाः.
- P. 97, 1. 18, 344 for परम.
- P. 98, 1. 7, बारे for बारम.
- P. 99, 1. 8, पर्ग for अंग्रह ; 1. 13, वोषधरे छमे for शक्कारे उमे ; 1. 14, सर्वतः for पूर्वतः ; 1. 15, आप्नेक्याम् for आग्नेयी.
- P. 100, 1. 15, बदीरयेव for बदाहरेव.
- P. 103, 1. 4, This line is given after line 1.
- P. 104, 1. 16, and for ea: .
- P. 105, 1. 1, omitted; 1. 5, omitted; 1. 11, गावत्मवधार्व तहत for यावत्मतं तथा तहत .
- P. 106, 1. 4, gan: for event: ; 1. 14, aneur for merar.
- P. 107, 1. 4, सक्षम् for सरगः The heading महाभूतपटवानम् । तत्र मतस्यपुराणे-अवातः .....मनुत्तनम् etc. All the verses are omitted from here to 1. 6 on p. 108.

568

G ]

- P. 108, 1. 13, omitted.
- P. 109, I. 5, सर्वभूतेश for सर्वभूतेषु ; इति आलक्सोधरविरचिते कल्पतरी दानकाण्डे द्वितीयः परिच्छेदः for the colophon.
- P. 110, 11. 15-17, are omitted.
- P. 111, I. I, शोभावको दिवाकर: for शोभां वस्ते दिवाकरे ; I. 3, सप्त-हीपाः समुद्राव्य for पीठात्सप्तगुणं रौष्यम् ; I. 4, कांस्यमन for कांस्यपान्नम् ; I. 5, omitied ; I. 9, यादसानि for या प्रयानि ; additional line found after I. 9, अरण्यानि च सत्वानि सौवर्णानि च कारयेत् .
- P. 112, J. 2, अइताम्बरसंच्छका स्रविषणः मुविभूषिताः for the whole line; I. 4, एवं विधाय for एवं विधाय; I. 10, तोषमेति for तोषयेच्य; I. 23, वर्णनामो for स्वर्णनामः.
- P. 113, 1. 1, परवेतु for परवन्ति ; 1. 3, पद्मपुराणोक omitted. The heading of गोसहस्रवान is omitted ; 1. 5, अधा-परम् for अतः परम् ; 1. 6, तत्पदं धाम दारकामैस्पोधितः for तत्परं धाम तुष्ताः कामैरक्षेपतः.
- P. 116, 1. 6, इति त्रित्रकार for इति कालिकाधुराणोक.
- P. 117, 1. 8, अर्चयेत for अर्चवेष्टम ; 1. 15, लोण्ड्रना for लेण्ड्रना ;
   l. 18, after महीयते the colophon इति गोसइझदानम् is found here.
- P. 118, l. 1, omitted ; l. 10, यातन्यम् for हिजानाम् , l. 15, after केषः the colophon is omitted ; महामारते for अय महाभारतोकगोसहस्रदानम् .
- P. 119, 1. 3, अखयो for अक्षयान ; 1. 6, पुण्यं दिवि for लोकं दिवि ; इति तिल्द्रोणदानम् for इति त्रिप्रकारगोसहस्रदानम् .
- P. 120, MIRANWAGINA This heading is omitted.

- P. 121, I. 1, omitted ; I. 5, यथा आई वि for यथा साम्नवि ; I. 8-10, omitted ; I. 12, comes after I. 16 ; I. 18, lines 1 and 2 of page 122 are found after स्थाद ; II. 19-20, comes after lines 1 and 2 in page 121.
- P. 122, I. 7, guit: for guit:.
  - P. 124, 1. 8 and 9, omitted; 1. 10, and 11, are found after मानससरसा; 1. 11, पथाद पश्चिमदेशे is found after सगजम् in 1. 15.
  - P. 126, I. S, after अन्द्र में is found the following additional matter : इत्यनेन मन्त्रेण गन्धमादनपर्वतागन्त्रणम् । उत्तरै: यस्मारवम् etc. ; I. 6, इत्यनेन for अनेन ; I. 12, जाव for गाव: ; I. 13, याचित: for अथवा ; I. 15-18, omitted.
  - P. 127, 1. 4 to 6, omitted ; 1. 14, खबणान्विता for लवर्ण विना.
  - P. 130, I. 2, Additional line found after गुडपर्वत वस्मात, सौमाग्यदामिन्या झात त्वं गुडपर्वेत्वम् ; heading झुदर्णांवरु for कनकावड ; L 11, प्रदानात for प्रसादात्.
  - P. 131, L 3, एकशतात for एकपसात ; 1. 6, सर्वगर्माय for लाग्रग्यांग ; 1. 13, ध्रुवर्णायल for क्रमकाचल,
  - P. 132, 1. 14, पर्वत for अवछ ; 1. 16, the whole section on कार्यासाचलवान is omitted and the verses on प्रताचल दान are given.
  - P. 134, 1. 10, omitted.
  - P. 135, I. 1-8, omitted ; 1. 4, परंत for अपल.
  - P. 186, 1. 4, विसर्जनम् for विसर्जयेत.
  - P. 187, 1. 15, विभूषणे: for विखेपनम् .

- P. 139, 1. 11, तन्ममानन्दकारी त्वं for तहन्ममानन्दकारी; 1. 14, उद्भुतः सर्करावलः for उद्भता सर्करायतः; 1. 19, ततो विष्णुपुरं वजेत् for स द्व विष्णुप्रचोदितः.
- P. 140, I. 2, बैलेज्बमत्सर: for बैले विमत्सर: ; l. 4, सर्वतोप for पर्वतोप ; I. 14, omitted ; the colophon reads: इति ओव्ह्यमीथरविरं कल्पतरी दानकाण्डे त्रतीय: परिच्छेद: ॥
- P. 141, 1. 10, g for a: ; 1. 13, णां चतुःपादा for णांविश्वपादी.
- P. 143, 1. 17, दबात for देया:.
- P. 144, I. 2, इति तुलाभार for इतिमार; I. 3, एकेनेव पटेन omitted. It may be noted here that the entire passage between the stars on pp. 148-4 is found as cited by Hemādri, with the changes noted above, in this Manuscript.
- P. 144, l. 9, तमेप omitted ; l. 10, \*284: for \*281: ; l. 14, 41 for 4.
- P. 145, l. 1, omitted ; l. 16, familien for families ; l. 19, and for ani.
- P. 146, 1. 7, दक्षियेतुं for रखवेतुं; 1. 8, पश्चवेतु for पणगुरुवेतु; l. 11, ते घोडस मवेदेतुः for सा तु घोडशभिः कार्या.
- P. 147, I. 4, निऋणो for प्रयतो ; I. 6, अवते अपरेणैव for भवनेऽति चिरेणेतत् ; I. 7, विभितेन्द्रियः for संवतेन्द्रियः ; I. 8, षुपदीप-विषचत्रकैः for दीपधुपैविंचक्षणः ; I. 14, जिह्या स्वर्णमयीम् for जिह्यामजनयीम् ; I. 15 to 17, omitted ; I. 20, इज for हुम.
- P. 148, 1. 6, and around ; 1. 8, after line 8 the following additional lines are given :

G ]

इरेव तेजकवलः सूक्ष्म सुत्रं तु..... ।

पादा इक्षुमया तथा ॥

ताम्रष्ट्रष्टं भवेद्रविणो मणिमौषिकैः । धातु पत्रममैः क्णैर्दत्रिः फलमयैस्तया ॥ ......सायुको बहुपुत्रसमन्वितः । पुनर्देव्या रतो चित्यं पूजदेदिथिना च ताम् ॥

प्राप्य etc. ; heading चुत्रधेनुदानम् is omitted ; 1. 10, देवीयुराणे omitted ; 1. 12, सार्विषेण विज्ञानता (?) for सार्विधेनुविधानतः ; 1. 14, पुष्पमा for सजमा.

- P. 149, 1. 7, After this line the following additional prose explanation is interpolated : लिस सर्चरा.
- P. 150, l. 8, देवीपुराणोक omitted ; heading जलवेषुदानम् omitted ; lines 11 to 13, omitted ; l. 14, ल्याझल for स्वद्रव्य.
- P. 151, l. I, विधानेनोपकल्पनेत् for मान्यानां च प्रकल्पयेत् ; l. 2, वस्तं सञ्चल्पयेत् for वस्तर्क कल्पयेत् ; l. 3, विधायते for हान-न्तरम् ; l. 4, का प्रदयायः for काय दयायः ; l. 5, सुदनी for तृदनी ; l. 11, पुण्यफलम् for दानफलम् ; l. 12, The following is found after.; l. 12, इत्या इन्मान्छवर्णांच गन्धमाल्येरलंकृतान् । प्रपा झाला सनाजनसमालयः । छुवर्णान् सोमनवर्णान् ; l. 14, is omitted ; l. 16, छन्छानाम् for सतृष्ठानाम् .
- P. 152, 1. 3, कामदानाव for सम कामाय ; त्वति च वे for त्वति चे ; 1. 4, कीवाय वे for इला च वे ; 1. 7 to 9, omitted ; heading क्षय तिल्थेवुदानम् omitted.
- P. 153, 1. 1, प्रकल्पेत for प्रकल्प च ; 1. 4, प्रयुष्ट्रेयः for प्रयुच्छे-स्तु ; 1. 9, वे for वा.

- P. 154, 1. 5, प्रयत्नतः for यतनतः ; 1. 6, वेन for वेन ; 1. 8 to 10, omitted ; 1. 11, The following additional prose explanation is found after end of this line : सांस्योपभानसंयुष्धं कांस्यपात्रविद्वितम् ; 1. 14, हते वागरकाइवे for श्वत्रं चापरवर्षियतम् .
- P. 155, l. 1, झाणान् for प्राणान्; l. 2, तहच्छकं for तत्वशकं; l. 5, नराधिप for नराधिपः; l. 17, झुपुण्मेषु प्रमोदन for मोदते विद्धाः सह.
- P. 156, 1. 7, वेदामे ( स्थे ? ) for देवाय ; 1. 12, बाख व्यावेत मानुषः for वे दिल्या वे च मानुषाः ; 1. 15, omitted.
- P. 157, 1. 1, तथा चैब for विधार्थव ; 1. 5, After आदिस्यपुराणे is found मानुद्वाच ; I. 6, तुवर्णरजता for मुवर्णकजला ; 1. 11 and 12, omitted ; 1. 13, सच्छवं सोपानस्कं च दर्मविधर-संयुतम् for whole line ; 1. 14, स्थायतं हविपावेण इतं for स्थापितं दक्षिपात्रेण सधु ; 1. 18, यत: for यस्तु ; झजते for कमते ; स्पद्धपतो for रूपतो in the heading.
- P. 158, 1. 12, वस्त्रसंवीताम् for वस्तवंदुफाम् ; 1. 16, After फर्ल the word चम: is interpolated ; 1. 17, चरीम् for मुखीम् .
- P. 159, I. 1, omitted; I. 11, अयाभिताम् for यथाविधि; I. 12,
   त्रियुत्तिपूर्वा द्वधियां तेन दत्ता न संखयः for the whole line;
   I. 18, देवंधुराणे for वायुपुराणे; I. 15, सदुग्धाम् for सत्व-प्राम्; सुगाम् for स्वनाम्; I. 15, छमपद्वकैः for बक्तिमायतः;
   I. 17, omitted.
- P. 160, 1. 8, यो ना सुपरिपूर्णाश्रीम for यो मांसपरिपूर्णाण्यम् ; 1. 9, चित्र for छत्र ; 1. 10, कृतपे निविष्टचरणाम् for इतपविवक्षवरणाम् ; 1. 18, नैव for चेळ.

- P. 161, 1. 2, परिच्छन्नाम् for युगच्छनाम् ; 1. 3, पण्टास्वननकोलाइलै: for the whole line ; 1. 5, विदांबर for विदांबर: ; l. 11, रज्ञै: for वज्जै: ; l. 15, पटच्छना for पटच्छना ; l. 16, सातुर्क पितृकं च यत् for गत्पापं मातृकं भवेत् ; l. 17, जले इतस्य हस्तस्य for यथ जन्मश्वतैस्तस्य ; l. 18, या ददानीह हत्येव नाचा प्र्येत चर्वज्ञ: for the whole line.
- P. 162, l. 2, प्रयच्छेत for प्रवच्छेतु ; नरः छाचिः for पयस्मिनाम् ; l. 5, श्वज्ञपुर्णरेलङ्कृताम् for गन्धपुर्णेरलङ्कृताम् ; l. 10, दहत्य-विरिवेन्धनम् for दहत्वा सप्तमं कुरुम् ; l. 16, नादैः for घोषैः.
- P. 163, l. 5, After पर्यति the following colophon इति कपिल-बानमाहास्म्यम् is given; l. 9 to 11, omitted; l. 13, सोमळोके for अधिलोके; l. 15, दरला for स्वात. After line 15, l. 18 is repeated; l. 16, कांस्वदोहि-नोम् for कामदोहिनीम्.
- P. 164, l. S, कांस्वदोहभाग for गां पवस्तिनीम् ; l. 4, वारुणं लोक-माप्तुयात् for कींबेरं लोकमइनुते ; l. 5, कामदोहना अनायास दोव्या is additional matter found after गौ: ; l. 7-8, omitted ; l. 15, वसूनां लोकमइनुते for वसुलोकं समइनुते.
- P. 165, l. 4, जिल्मा for मिला; l. 5, राजन् for राज्ये; l. 14, मुझ्मेण for अध्येन.
- P. 166, l. 3, omitted; l. 4 to 6, omitted; l. 8, पार्थ for बादिवि; l. 13, omitted.
- P. 167, l. 10, nu: for gran: ; l. 16, from here to l. 4, on page 168 is omitted.
- P. 169, I. 5, निस्तें प्रयसित for निरवाधिगळित ; I. 10, न व्यज्ञम् for न चोम्राम्.

P. 170, I. 1, omitted.

800

G ]

- P. 171, l. 4 to 7, omitted ; l. 11, अन्तर्वाताः for अन्तर्वाताः ; l. 17, भूमि for चति.
- P. 172, l. 1, omitted ; l. 7, तथा is found before लिख: ; l. 12, अतिसरकृत्य for अगिसत्कृत्व ; l. 16, सबसे for समक्षे ; l. 17, मध्ये for मध्यमिमाम्.
- P. 178, l. 6, एकात्म for एकाल्प ; l. 10, अर्थवादाशिवस्तव for वस्यमाणावसिष्टवर्य ; ll. 11 to 16, omitted.
- P. 176, 1. 18, omitted.
- P. 177, l. 1, तत्र omitted ; l. 4, नित्रपुष्पेश्व for चित्रैः पुष्पेश्व ; l. 5, समापयेत् for समानयेत् ; तां गां तत्र for तत्रैतां गाम् ; l. 9, मनुना चीर्णमेतदि संचतेन (?) पुरा किल for the whole line ; l. 10, जयाप्तुयात् for अनुत्तमम् .
- P. 178, I. 4, सीततीयें गयामचं इष्टेः विष्टैः दिवे नरः for the whole line; I. 12, ऐधर्य तेऽभिजायन्ते जायमानाः पुनः पुनः for the whole line; I. 4, ऐरवर्य तेऽभि for ऐरवर्याण्याभ.
- P. 179, l. 4, तथा is found before अनर्याहम .
- P. 180, 1. 2, हवर्णखरम् for सखरम् .
- P. 181, l. 3, omitted ; l. 11, g for च ; l. 12, तथा for g या ; l. 18, डावस्थाम् for डादवी.
- P. 182, l. 8, छम for छद्द; l. 10, चतचपु दिश्च विन्यसेत omitted; प्रतजीददश्विकीराणि पूर्णपात्राणि जुन्मानि च वयाकमं पूर्वादिविश्च स्थापनीयाणि । बाह्यो स्थानकं वानं प्रदेशाहाह्यसमीप एव स्थानं गस्य स तथा । मार्जवेदिति for lines 12 to 14.
- P. 183, 1.7, दि for च; 1. 10, तु for तत् ; 1. 11, अत्रापि विव-हितम् for अन्नाऽविवक्षितम् -

- P. 184, I. 4, आधारले for खमाबारे; I. 11, राजेन्द्रम् for राजेन्द्र; I. 16, स्वाचान्ध्र: for आचान्त.
- P. 185, l. 5, लनामयम् for अलंग्रवः ; l. 7, देश for धान्य ; l. 16, पूज्ययुग्मेन बल्लेण for सुक्ष्मबक्रेण युग्मेन.
- P. 186, 1. 8, प्रदायक: for विधायक:.
- P. 187, 1. 1, दाने omitted; 1. 9, बीतपापो for मौतपापो; 1. 15, पात्राण्ड for बयाण्ड.
- P. 188, 1. 1, वराजाभरणभूषणाः for बराः आवरणाः इताः ; 11. 12 to 14, omitted.
- P. 189, 1. 12, बंबेन for दण्डन.
- P. 190, 1. 1, आप for अथ; 1. 6, प्रकरणात is found before देदे मणा:; 1. 13, इत्रय for प्रति.
- P. 191, महामनाः for महात्मने; l. 13, स विष्ठायां क्रमिर्मुत्या for विष्ठयां च इमिर्म्युवा; गच्छति for मझति.
- P. 192, 1. 11, गोऽश्व for गोष्ठ; बाहुवीये for बहुवीज; 1. 15, सङ्घ्रयः for शम्मी:; 1. 16, दावे omitted.
- P. 193, IL 9 to 11, omitted.
- P. 195, I. 7, अमन्त्रार्धमकोहितम् for मणलार्थमरोगतः; I. 17, तथा for तदा.
- P. 196, 1. 18, कामन for कनके; 1. 19, omitted.
- P. 197, 1. 10, समाप्तुवाद for समझ्ते.
- P. 198, 1. 5, सन्तारविष्यति for सन्तारवन्ति ते ; 1. 12, हि for तत् ; 1. 18, अमाधनो for सम रज्यते.

P. 199, 1, 2, ft for \$.

- P. 200, I. 4, मद्वः for तथा ; I. 6, वीर्यम् for कार्वम् ; I. 9, सर्व-दानमयम् for चर्वधर्ममयम् ; ततः for सतः ; I. 10, सर्वमाप्रोति for समबाप्रोति ; I. 11, अन्वेभ्यः for अल्पेभ्यः.
- P. 201, 1. 3, जाकां तु for वाकां च ; 1. 9, संहिता for सिदान्त ; 1. 11, नेरवम् for भेरव.
- P. 202, 1. 1, स च विद्यासमात् for सर्वविद्यासमात् ; 1. 6, झीताहिपश्चिके for श्रीताडपत्रके ; 1. 14, प्रदुईस्त for चन्नुईस्त.
- P. 203, l. 1, कर्ष्**रैः for चम्द्रकैः चामरैर्दर्पणैः for दर्पणैक्षा**डमरैः ; l. 8, निरुद्देश्व तथा for निरुद्केस्तया ; l. 14, क्रमाद for क्रमम् .
- P. 204, 1. 8, प्रकल्पवेद for बारवेद ; 1. 9, सम्पाय for विष्याय.
- P. 205, l. 4, पुस्तकं परिकेखवेत for तं पुस्तं परिकल्पवेद ; l. 5, समन्वितम् for सम्बन्धि ; l. 6, पुस्तकं परिकल्पवेत् । पुस्तके तं देवं परिकल्प-वेत् माववेदिरसर्थः for the whole line ; l. 10, omitted.
- P. 206, 1. 6, जनस्कृतम् for निषेत्रितम् ; 1. 13 to 14, विद्यादानप्रभावेण योगवियान्ददेवादि । आरमवियानुरूपेण यः अवच्छति मानवः for both the lines ; 1. 23, सुप्रधन्मं तु for तत्र रहवन्तु.
- P. 207, 1. 1, यन्त्रकश for यन्त्रं रखा; 1. 5, प्रवतंबेत for प्रवतंते;
   1. 6 to 8, omitted; 1. 11, दशाद for नुवाद.
- P. 208, I. 14, গমানা to l, 16 ভাৰৰ নিমা the lines are omitted. l. 17, is treated as an explanatory prose passage as cited below মনখিনগ্ৰনগ্ৰনখন হাণিকা; I. 18, yang for ক্লেখিব.
- P. 209, 1. 7, नक्षीब for जिल्पवि.
- P. 210, L 4, कल्पी for सत्यों ; l. 18, वर्मसमाअयाः for समाअयाः माग्य ; l. 22, omitted.

- P. 211, I. 14, विद्यादानं दात for विद्यादात; I. 18, प्रयुजवेत् for प्रसाचयेत्; I. 19, सम्बाचोभू for सुवांचोर्भू.
- P. 212, 1. 4, दि for तु; I. 5, एव दि for बम्धुरच; I. 20, भगवानेच इडर; for बाहरां भगवानिह.
- P. 218, 1. 5, सत्यात्रेभ्यः for खगोत्रेभ्यः ; 1. 16, रूक्ष्णां जन्द्रप्रयो for अहरवर्ष्य्यप्रयो ; 1. 17, सेद्वाचपत्र for सत्साचनक्र.
- P. 214, 1. 7 to 9, omitted; 1. 12, निष्ठेयम् for निःआन्तम्; 1. 18, विद्यापरे ततो बन्दे पॅस्पितं पत्रपुस्तचम् for the whole line; 1. 15, सुरा for सुधा; 1. 16, नानारागाहलोपेते स्वर-बद्दमनोरमे for the whole line; 1. 17, दु for च.
- P. 215, 1. 4, खोकमादी पश्चकं तु for खोकपञ्चकमादी तु; 1. 7, संयुतः for संयुतम्; 1. 18, नानार्थोक्ताप्रसन्नस्य पान्दयोग्यं यथा तथा for the whole line; 1. 14, चिवेकतः for विशेषतः
- P. 216, l. 7, from mit and l. 8, are omitted; l. 12, grain gravitan for gravitationity; l. 16, sugart for state.
- P. 217, J. 2, आदं शास्त्रं बद्दा for आग्यं द्यारत्रं अद्धा ; J. 4, शक्तिरमायया for शक्तिर्क्षमायया ; J. 8, सर्वार्थवित् for राज्यार्थवित् ; J. 9, अच्य for अच्य ; J. 13, सन्देह: for सन्दोह:
- P. 218, 11. 7 to 9, omitted.
- P. 219, L 15, विज्ञानेभ्यो रतस्य वै for ज्ञानं निस्वरतस्य च ; L 16, वाक्यम् for वाच्यम् ; विवस्वता for विपद्तिचता ; L 17, साधकम् for साधनम्.
  - P. 220, 1. 3, सरबम् for सरागम्; 1. 4, इत्तानुक्ष्येण for इत्तान्तक्र्येण; 1. 6, संयोधे for सहेरच; 1. 12, विभावितै: for विभावितै:.
  - P. 221, l. 1, बया कवविष्व्यूषुयात् for कथां.न काविष्ट्र्युयात् ; l. 18, तरफलम् for माम्यवात् ; ll. 19-20, omitted.

- P. 222, l. 1, omitted; l. 7, स इन्लो मोदते दिनि for स्वर्गलोके स मोदते; l. 10, जातो for याति; l. 11, प्रशस्तः for प्रसक्त; l. 13, स धन्यः स च कीर्तिमान् for अश्रयान्मोगभूषितान्; l. 15, प्रदायिनः for प्रदायिनाम्; l. 16, ते वै for मर्त्याः; l. 17, महाभाग्यं for माहारम्यम्; l. 18, सप्तजन्मवैः for जन्मजन्मजै:.
- P. 223, 1. 7, प्रदर्शित: for प्रचेतित: ; 1. 18, The following additional lines are found between line 12 and line 18 :

सर्वसम्बसुसम्पूर्णा सर्वरत्नोपन्नोभिताम् । जाद्राणेभ्यो महीं दत्वा अड्जे चन्द्रसूर्ययोः ॥ तत्फर्ल छभते मत्यैः विखादाने च माग्यवान्, वैज्ञान्त ; 1. 15,

तायत for तद्रत् ; पद्मम् for पाधम् .

- P. 224, I. 1, तरप्राह धर्मानखिळान् वैष्णवं परमं विद्वः for the whole line; I. 5, कस्पे प्र for कल्पप्र; I. 5, यत्र यद for यत्रे-तत; I. 13, हेमहरित for हेमसिंह.
  - P. 225, 1. 6, पुण्डरोकस्य for गौण्डरीकस्य ; 1. 16, आदित्यचरितं बहु for भविष्यं तदिहोच्यते.
  - P. 226, l. 8, कल्पान्तलिज्ञम् for कविषतं लेज ; l. 10, तिलघेतु for तिल-कुम्भम् ; reads तात्पुरुष तत्पुरुष ; l. 19, तात्पुरुषे for तत्पुरुषे .
  - P. 227, l. 1, comes after l. 5 and reads ताखुरुवे तत्पुरुवकरने ; l. 8, सहसामां for सहसाणि ; l. 14, कुर्मम् for कीमम्.
  - P. 228, l. 1, चाइकिला for चाइमुना; l. 2, omitted; l. 4, अष्टादसकं चैव for अप्टादस नैकंव; l. 11, यो दयासदय for यो हि दयादय.

P. 229, 1. 6, गौरव: for रोरग:.

- P. 230, 1. 5, इत्येन for इत्येन.
- P. 231, The chapter heading reads : अथ तिथिदानानि for अब तिथिदानम् ; 1. 2, मार्गवार्षछ्रहपधम्माम् for नार्गवार्षे छ्हपश्चदरुवाम् ; 1. 4, पीषे पुष्पयुख्धयाम् for पीधी धेत पुष्पयुख्ध ; 1. 5, तस्वादित for उच्छादित ; 1. 6, सर्वगन्धेः omitted ; 1. 8, सूचैः for वाबैः ; 1. 11, मुच्यते for पुष्यति स्यात् omitted ; 1. 12, reads आदं इत्या मोजनम् ; तिलान्दत्या दूतो भवति । फाल्पुनी फाल्पुनी युक्ता चेत् तस्यां झाझणाय झसंस्कृतं विस्तीर्ण वयनं विनिवेध मनोक्षां पश्चवतीं देविणवती प्राप्नोति नार्यपि मर्वारम् for 11. 12–15 ; 1. 16, मर्तारं तादग्युणयुक्तम् omitted.
- P. 282, omitted ; 1. 15, 35 omitted.
- P. 283, 1. 5, वृततुष्टाम् for तैलतुष्टाम्; 1. 6, तैलतुवाम् for वृत-तुलाम्; 1. 9, रफोन for रसेन; 1. 10, यम:-वैशाख्याम् for वैशाख्याम्; 1. 14, तथा for यम:.
- P. 234, 1. 2, aquía for guia ; 1. 18, surren for geat.
- P. 235, 1. 11, अवाग्रोति for समासाय: ; 1. 13, omitted.
- P. 236, सासदानानि for साखदानम् in the heading ; l. 4, प्रत्यहम् omitted ; l. 5, तथा is treated separately ; l. 6, स्वर्थलोच्च्च मच्छति is additional ; ll. 7 to 9, omitted.
- P. 237, I. 6, ईज्पितान लमते लोकाव यामेपु विविषेषु च for the whole line; l. 9-to 18, omitted; l. 17, समैच अमुदाहतम् for कमेणेवमुदाहतम्.
- P. 238, 1.7, The whole line is treated as an explanatory prose passage and reads thus :

'मतान्ते' साधदानाक्यनियमसमाप्ती-तथा ; 11. 15 to 16, omitted ; 1. 18, जप्ताहल for जस्ताहल; हीवणी for सीवर्ण. P. 239, 1 17, भकित for साधाकितः.

- P. 240, I. 7, मुकाफलादिवम् for मुकादिकं तथा ; l. 14, सार्वकामिकम् for सार्वकालिकम् ; l. 15, किंखित for लोडे ; the colophon इति मासदावाणि is omitted.
- P. 241, l. 3, अभिगायते for मवति 1 l. 5 to 7, omitted ; ll, 10 and 11, omitted ; l. 12, reads : सथानुपार्न दासन्धं मातृपार्थ द्विजनमे for the whole line.
- P. 242, 1. 3, तैल for तिल ; 1. 9, जडतं जपटितम् omitted.
- P. 248, l. 4, यखत, for यहा; l. 5, न खंडाय: for विनिधय:; l. 11, स्वातायथ for स्वातण्विथ.
- P. 244, l. 5, कांद्रेमिड्रा ने for चालुमुत्साच ; l. 7, चितृन् सम्प्रीणयति सथा for स्वपितृन् प्रणियत्वेव ; l. 11, चाठ for इन्ड.
- P. 245, l. 4, reads गन्धान्ध्रतभिया योगे राजमायान् प्रदापगेत् । दत्वा समुध्यनन्दनान् for the whole line ; l. 6, प्रदापयेत् for प्रदाय थे.
- P. 246, l. 2, गुणकरम् for बहुगुणम् ; l. 6, बियते नरः for न हि जीवति ; l. 15, हन्ति हत्यात्मनः तमः for स निहन्त्यात्मनोऽयक्षः .
- P. 247, 1. 1, यन:-आदरेण च eto; IL 8-4, read :

डुर्लमस्तु मुदा दाता भोका चैव म्रुडुर्लभः । मुदा दाता च भोक्त च ताखुगी स्वर्गगामिनी ॥

for the two lines ; 1. 7, प्रतिपूच्य व for अभिपूचित: .

- P. 248, l. 14, समा: सतम् for समात्मुतम्; l. 15, पात्रेभ्यः for विश्रेभ्यः.
- P. 249, I. 2, अखते for अयने; I. 7, शिवमका वसेत्रक्षम् for सिक्या-सिक्याद्वसेत्रक्षम्; The colophon इस्यकदानम् is omitted.

- P. 250. 1. 7, वर्णझः for मर्मझः; 1. 9, यरनपथ्यामयझर्च for घातु-पथ्यमयहर्व.
- P. 252, 11. 2-3, सर्वप्रदानमभयदानेन अमीष्टलोक्तमाप्नोति for both the lines.
- P. 253, I. 6, omitted ; I. 15, रक्षितव्यः for रक्षणीयः.
- P. 254, l. 1, विष्यु: omitted ; l. 8, the colophon इत्यभय-दानम् is omitted ; the succeeding for the next section reads : अथ दिनदानम् for अथ दिनस्थापमम् -
- P. 255, 1. 10, अब रच्छता for अयसे नर:
- P. 256, l. 3, क्रावा for झाला; the colophon इति दिवस्थापनम् is omitted.
- P. 257, 1. 10, अला शाहबतम् for लग्न साम्यताम् ; 1. 11, omits वदासाम्यताम् .
- P. 258, 1. 6, रखाब for रखाज.
- P. 261, l. 8, खियं कीणाति । दिविधमुखस्वीभाग्मवति for the whole line.
- P. 262, 1. 4, from दुष्टिः to उपानहप्रदानेन in 1. 7 omitted;
   I. 8, अहःखिलम् omitted;
   I. 12, देवपुष्पप्रदानेन for देवतापुष्पदावेन.
- P. 263, 1. 15, रलविम for बनविम.
- P. 264, 1. 6, तथा-रथमर्थ for रथमर्श etc; 1. 10, तथे for क्षये; 1. 11, विचिन्त्यताम् for विचिन्त्य च; 1. 15, तिवेदयेत् for दिने दिने.
- P. 265, 1. 21, 4: 94: for ft 94:.
- P. 266, 1. 8, Has तथा before बस्त्रवडिप्रदालेन etc; 1. 18, नास्य for नान्य:; 1. 19, कुव्दिकास for घटोपान्नम्.

#### Sol

- P. 268, 1. 4, Bauf: for Buffa.
- P. 269, 1. 12, adds av before तबागक्र etc.
- P. 270, 1. 10, ग्रमम् for मुखम् .
- P. 272, I. 2, adds before line 2 the following prose passage weaking manual and an and a second seco
- P. 273, 1. 8, करम्यमस्य for कवम्ध्रमस्य ; 1. 10, जस्रदत्तव पाश्राक्यो for जस्रदत्तस्य पत्रास्य: ; 1. 17, स्वदत्तीपगतः for मुकुन्ताय गतः.
- P. 274, I. 1, सुवर्णहस्तो च गतो for सुवर्णहस्ताय गतो ; I. 8, स्थास्थति for तिष्ठति ; I. 12, प्रदातारः for च दातारः ; I. 13, परि-वेष्टारः for परिवेष्टारः ; I. 17, वसूनां for दीनानाम् ;
- P. 275, l. 1, comes after line 6; ll. 2, to 4, omitted; l. 5, ग्रुसमा for ततमा; ll. 7 to 12, omitted. इति वींमल्ल्य्सीवरविरविते इत्यकल्पतरौ दानकाण्डे वानपरिच्छेवः for the colophon.
  - P. 276, 1. 2, प्रयाकार: for प्रयाकारी ; 1. 7, प्रतिअयार्च for प्रतिष्ठि-तार्च ; 1. 8, अक्षप्रदागम् for अनुप्रवानम् .
- P. 279, 1. 2, omitted.
- P. 281, 1. 2, पूजवेत for दक्षवेत; 1. 11, पहिचमान्तरम् for पहिचर्म हारम्.
- P. 282, 1, 12, यजच्चम् for पठच्चम् .
- P. 283, I. 9, तथा च is found before बार्क रोट च etc.
- P. 284, l. 12, from tweater to state in l. 16, the whole passage is omitted; ll. 20 and 21, come after l. 1, on p 285. 42

- P. 286, Il. 9 to 11, omitted.
- P. 287, 1. 15, वाहणविधिः । वापीकूपतडागयज्ञान् व्याख्यास्यासः for वाहणविधि वापीयर्श्व व्याख्यास्यासः.
- P. 288, 1. 10, ज़रूपन्तु for हल्पयन्तु; the colophon खूपयाणी तहागविधि is omitted.
- P. 289, The heading gitters: is omitted; l. 7, to 9, omitted.
- P. 290, संस्थान for सम्घान; दादत्तर्क for वा दान्तकम्; l. 20, झान्त-घटिताम् for न घटिताम्.
- P. 291, I. 2, आरम्भादी for आरम्भेस्या; I. 9, ग्रमनोहरम् for समहो-रगम्; I. 13, पताकादिष्ठ मूचितम् for पताकादि विभूषितम्.
- P. 292, 1. 5, तबागमलगोपेतं परिवारसमन्वितम् for the whole line.
- P. 298, 1. 19, पुर्या समन्वितम् for इन्यमधान्वितम् .
- P. 294, 1. 5 to 7, omitted.
- P. 296, 1. 3 to 9, omitted.
- P. 297, 1. 7, अब for #5; 1. 16, बैक्सवापि वा for बैकपवाडधवा.
- P. 298, I. 6, कार्यवात for बद्रगीठ ; Il. 7 and 8, omitted.
- P. 299, I. 5, विगतार्थ सवा नगः for विगतवा(?) गदा नगः; I. 12, राज्यायुद्धतसौमाग्धं वर्धते च पुनः पुनः for the whole line.
- P. 299, I. 20, तमीधानां गतिम् for तदेशानगतैः ; the colophon इति डारीवग्धः is omitted.
- P. 301, l. 12, comes after l. 15; l. 18, द्वसमा for द्वसमा; तथा चो for प्रेक्ते चो.

### 880

- P. 302, ll 2 to 4, omitted; the colophon হবোয়সমনিয়া is omitted; সম in the heading কম হয়াইদলম্বি: is omitted.
- P. 303, 1. 3, 4 mg: for 48874; 11. 16 to 18, omitted.
- P. 305, I. 8, भारत for साववेद; I. 15, करुपीतम् for कालवीतम्; I. 16, तान्यथिवासवेद for तानि न्यवेशवेद.
  - P. 306, 1. 3, ययावल्लोकपालानाम् for स यावल्लोकपाखानाम्; 1. 14, तथोपस्करपादकैः for तथा प्रस्तरपादुकैः.
  - P. 807, l. 7, after तर्पणादिकम् the following additional prose explanatory passage is found क्लोथ प्रस्तर्पणादि जन्द तृष्ट्यादिफलं रोपकस्य अयच्छति इत्यर्थः ; l. 8, has तथा hefore यरनेनापि ; प्रयत्नेनापि for यत्नेनापि.

1. 13, interpolates विधा अस्त्रिका तथा between line 13 and 1. 14; 1. 14, अरह, for अरथ.

- P. 308, 1. 16, नान्दीयाः फलबर्दन for नादेयः बुलवर्धनः.
- P. 309, I. 1, भूमिग्रहम् for भूमिग्रहम्; lines 8 to 5 omitted; I. 13, तत्वेमाइतमात्मना for तट्टेलाकृतमात्मनः; I. 15, अपु-आणां हि मवनात् पुण्यप्रष्ठतकं रथम् for the whole line; I. 16, महारात्रम् for ममानुज्ञाम्.
- P. 310, देवद: omitted; l. 4, सुभवे झुखाव भवति विपरीदेति दुःखदः for the whole line; l. 9, सनः तरः for समो दुसः; The colophon इति बुझारोपणविधिः is omitted.
- P. 311, 1. 2, विकल्प्य च for विकल्प्येत; 1. 8, वापि for दवात; 1. 4, विकल्प्य सङ्ख्य्य for the whole line; 1. 11, भवत्या for दावरया.
- P. 312, The colophon इत्याअयदानम् is omitted ; l. 7, प्रोंज for पूर्वे वा.

P. S13, I. 2, जात्र for तत्र ; I. 3, न वास्थया for च नास्थया ; I. 5, दिरननाः for दिरगताः ; I. 7, न यहां नायकं कार्य द्वाराभ्यां सध्यतः दियतः for the whole line ; Il. 8 and 9, are omitted ; The colophon reads :

> इति औतक्ष्मीधरनिराचिते कल्पतरी दानकाण्डपरिच्छेदस्सम्पूर्णः ( रामः ) संवत् १७३५ चैत्रकृष्ण एकादश्यों भौमवासरे गोविन्देन लिखितम् ॥

885

### APPENDIX H

# दलपतिकृतहसिंहप्रसादे दानसारे प्रतिज्ञा

श्रीगणेशाय नमः

श्रीलक्ष्मीनरसिंहाय नमः

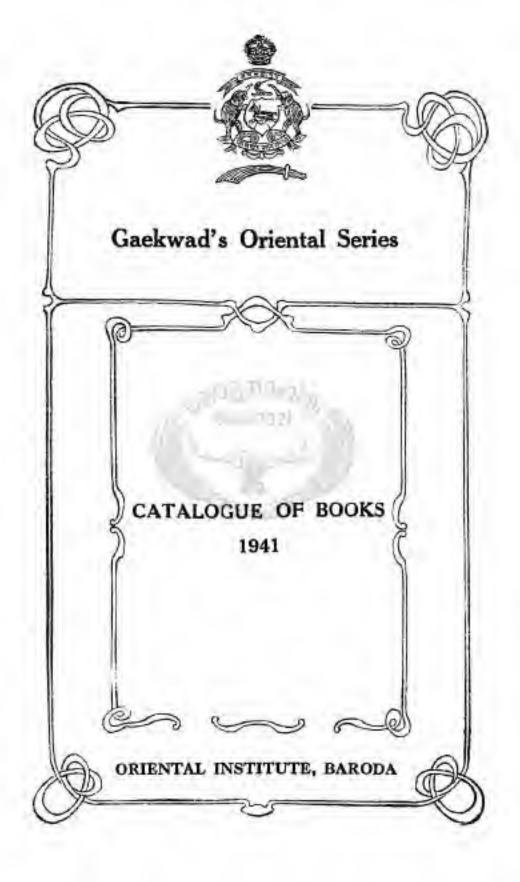
प्रणम्य स्क्मीपठिमाखदेवं सर्वोत्तमं भक्तवनप्रसलम् । इन्द्रादिदेवादिविमाबितव करोमि यत्नात् बहुदानसारम् ॥

श्रीवृतिहप्रसादे तु दानसारे जलाविषः । प्रक्रियातुकमे चकि विश्वोपकिन्दते सुदे (?) ॥ दानस्वरूपं प्रथमं दानमेदास्ततः पराः । फलव तेषां विविधं कालदेशादिसम्मवम् ॥ दानाङ्गाक्ष विशेषाथ सर्वे चाऽन्ये ततः पराः । पात्रं निरूप्यते दश्यं देवाफालौ द्यमामतिः ॥ फलसप्युच्यते तेषां नानाविधसमुख्यमाम् । सुवर्णरजतादीनां धरिमाणन्ततः परम् ॥ कुल्डसण्डपवेदीनां लक्षणस सुलक्षणम् । दोदवााऽपि सहादानान्दुच्यन्ते कमशः स्फुटम् ॥ तुलाहिरण्दयर्भाधव्रद्यान्धं कल्पपादपः । गोसहन्नो हिरण्यस्य भेन्वश्वी कमिक्तै ततः ॥

हिरण्याश्वरवपश्चादेः हेमभूषितं च रथस्ततः (?) । बश्चलाज्ञलदानवन्त्र घरादाने ततः परम् ॥ विश्वचकं कल्पवता सप्तसागरमेव च। रज्ञपेतुर्मताम्तघण्डादानानि योडरा ॥ महादानानि दबाधा प्रोच्यन्ते व ततः परम्। सुवर्णदानम् प्रथमं अश्यदानमतः परम् ॥ तिळवानं इस्तिवानं दासीवानं रथस्य च । शहदानं महीदानं कन्यादानं ततः परम् ॥ कपिखावेत्रदानमं दशदानान्यनुकमात् । आनन्द्लिथि(पि)दानद पूर्व भद्रनिधेस्ततः॥ ततस्तु शिखादानं उत्कृष्टं सर्वकामदम् । ततोऽतिदानान्युच्यन्ते कसेण प्रथमं ततः ॥ भेजुदानं भूमिदानं सरस्वत्वास्ततः परम् । मूर्तिदानानि सर्वाणि बङ्यन्ते कमछाः स्फुटम् ॥ श्रीनारायणदानं च दानं गोपालकस्य च । वराहदानन्तु हरेः लक्ष्मीनारायणस्य च ॥ गारदय तथा दाने दक्षिणामूर्तिसीहरूम् । श्वेताववदानम ततो गणदानग्तथैव ज ॥ कृष्णाजिनं ततः प्रोक्तं कालयकामिषं ततः । यमदानं ततः कालं विशेषेगाऽभिधौयते ॥ वर्षदानं प्रयमतः मासदानमतः परम् । तिथिदानं ततः सापकृपदानमतः परम्॥ ततः सङ्कममुख्यानि दानानि सुबहुन्यपि । ततोऽनन्तफलं वक्ष्येऽभवदानं सुविस्तरम् ॥ अन्नदानं ततो नारि वानादीन्यबहुन्यपि । ववीऽल्हारदानानि छागदानानि ने ततः ॥

нJ

शय्यादानाविदानानि दीपदानादिकं तथा। अप्रिष्टोमादिदानानि वक्तोर्णायटकानि च॥ एवमादीनि दानानि प्रोच्यन्ते लोकतृप्तये॥



# SELECT OPINIONS

- Sylvain Levi: The Gaekwad's Series is standing at the head of the many collections now published in India.
- Asiatic Review, London: It is one of the best series issued in the East as regards the get up of the individual volumes as well as the able editorship of the series and separate works.
- Presidential Address, Patna Session of the Oriental Conference: Work of the same class is being done in Mysore, Travancore, Kashmir, Benares, and elsewhere, but the organisation at Baroda appears to lead.
- Indian Art and Letters, London: The scientific publications known as the "Oriental Series" of the Maharaja Gaekwar are known to and highly valued by scholars in all parts of the world.
- Journal of the Royal Asiatic Society, London: Thanks to enlightened patronage and vigorous management the "Gaekwad's Oriental Series" is going from strength to strength.
- Sir Jadunath Sarkar, Kt.: The valuable Indian histories included in the "Gaekwad's Oriental Series" will stand as an enduring monument to the enlightened liberality of the Ruler of Baroda and the wisdom of his advisers.
- The Times Literary Supplement, London: These studies are a valuable addition to Western learning and reflect great credit on the editor and His Highness.

# GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

Critical editions of unprinted and original works of Oriental Literature, edited by competent scholars, and published at the Oriental Institute, Baroda

#### L BOOKS PUBLISHED.

- Kāvyamīmārinsā (ৰাজনীৰ্ণাণ): a work on poetics, by Rājašekhara (880-920 A.D.): edited by C. D. Dalal and R. Anantakrishna Sastry, 1916. Reissned, 1924. Third edition revised and enlarged by Pandit K. S. Ramaswami Shastri, 1934, pp. 52-4-314 ...
- Naranārāyaņānanda (ৰেলেবেৰ্বাৰৰ) : a poem on the Paurāņie story of Arjuns and Kryņa's rambles on Mount Girnar, by Minister Vastupāla : edited by C. D. Dalal and R. Anantakrishna Sastry, 1916, pp. 11+92+12. Out of print.
- Tarkasangraha (##97%): a work on Philosophy (refutation of Vaideeika theory of atomic creation) by Anandajāžana or Anandagiri (18th century): edited by T. M. Tripathi, 1917, pp. 36+142+13 ... Out of print.
- Pärthaparäkrama (ΨιέΨCIMH): a drama describing Arjuna's recovery of the cows of King Viräța, by Prahlādanadeva, the founder of Pälsnpur: edited by C. D. Dalal, 1917, pp. 8+29 ... Out of print.
- Räştraudhavarisa (uğlasin) i an historical poem (Mahākāvya) describing the history of the Bāgulas of Mayūragiri, from Rāştraudha, the originator to Nārāyana Shāh, by Rudra Kavi (A.D. 1596); edited by Pandit Embar Krishnamacharya with Introduction by C. D. Dalal, 1917, pp. 24+128+4 ... Out of print.
- Lingānušāsana (firstantum): on Grammar, by Vāmana (8th-9th century): edited by C. D. Dalal, 1918, pp. 9+24 ... Out of print.
- Vasantavilläsa (auxifagiu): a contemporary historical poem (Mahākāvya) describing the life of Vastupāla and the history of Gujarat, by Bālachandrasūri (A.D. 1240): edited by C. D. Dalal, 1917, pp. 16+ 114+6 ... Out of print

Rs. A.

Rüpakaşatka (wvev): aix dramas by Vatsarāja, minister of Paramardideva of Kalinjara (12th-13th 8. century) : edited by C. D. Dalal, 1918, pp. 12+191

Out of print.

Rs. A

- Mohaparājaya (भीषपरावय): an allegorical drama describing the overcoming of King Moha (Temptation), or the conversion of Kumārapāla, the Chalukya King of Gujarat, to Jainism, by Yasabpala, an officer of King Ajayadeva, son of Kumārapāla (A.D. 1229 to 1232); edited by Muni Chaturvijavaji with Introduction and Appendices by C. D. Dalal, 1918, pp. 32+135+20. Out of print.
- 10. Hammiramadamardana (wwitteewie): a drama glorifying the two brothers, Vastupāla and Tejahpāla, and their King Viradhavala of Dholka, by Javasimhasuri : edited by C. D. Dalal, 1920, pp. 15+98
- 11. Udayasundarikathā (चद्यसुन्दरीक्या): a Campū, by Soddhala, a contemporary of and patronised by the three brothers, Chchittarüja, Nägärjuna, and Mummunirāja, successive rulers of Konkan: edited by C. D. Dalal and Embar Krishnamacharya, 1920, pp. 10+158+7
- 12. Mahāvidyāvidambana (मधानिदानिवमन): a work on Nyaya Philosophy, by Bhatta Vadindra (13th century): edited by M. R. Telang, 1920, pp. 44+189+7 4.10
- 13. Pracinagurjarakāvysangraba (पाचीमगुजरकायमङ्घ): s collection of old Gujarati poems dating from 12th to 15th centuries A.D.: edited by C. D. Dalal, 1920, pp: 140+30
- 14. Kumārapālapratibodha (sereureulautu): a biographical work in Präkrta, by Somaprabhächärya (A.D. 1195): edited by Muni Jipavijayaji, 1920, pp. 72+478 ...
- 15. Ganakārikā (बरकारिका): a work on Philosophy (Pasupata School), by Bhasarvajña (10th century): edited by C. D. Dalal, 1921, pp. 10+57 ...
- 16. Sangitamakaranda (чтанася): a work on Music, by Narada : edited by M. R. Telang, 1920, pp. 16+64 Out of print.
- 17. Kavindräcärya List (बनीम्द्राचार्य-प्रवाय): list of Sanskrit works in the collection of Kavindräcarya, a Benares Pandit (1656 A.D.): edited by R. Anantakrishna Sastry, with a Foreword by Dr. Ganganatha Jhs, 1921, pp. 20+34
- 18. Varahagrhyasatra ( याराष्ट्रप्रस्थ) : Vedic ritual of the Yajurveds: edited by Dr. R. Shamasastry, 1920, pp. 0+24

1-4

7 - 8

2-0

24

2 - 8

0 - 12

- Rs. 4. Lekhapaddhati ( बाबपदति ): a collection of models of 19. State and private documents (8th to 15th conturies): edited by C. D. Dalal and G. K. Shrigondekar, 1925, pp. 11+130
- Bhavisayattakahā or Paficamīkahā (afaganagr): a 20. romance in Apabhramsa language, by Dhanapala (c. 12th century); edited by C. D. Dalal and Dr. P. D. Gune, 1923, pp. 69+148+174
- A Descriptive Catalogue of the Palm-leaf and im-21. portant Paper MSS. in the Bhandars at Jessalmere (संसत्नमेरभाष्ठामारीय-प्रनयत्वी), compiled by C. D. Dalal and edited by Pandit L. B. Gandhi, 1923, pp. 70+101
- Parasurāmakalpasūtra (чеценниныя): a work on 22. Tantra, with the commentary of Ramesvara : edited by A. Mahadeva Sastry, 1923, pp. 23+390. Out of print.
- Nityotsava ( मिलोबाय ): a supplement to the Parasurama-23.kalpasütra by Umānandanātha : edited by A. Mahadeva Sastry, 1923. Second revised edition by Swami Trivikrama Tirtha, 1930, pp. 22+252 44
- 24. Tantrarahasya ( netter) : a work on the Präbhäkara School of Pürvamimämiss, by Ramanajäcärva : edited by Dr. R. Shamaaastry, 1923, pp. 15+84. Out of print.
- 25, 32. Samarangaga (www.ww): a work on architecture, town-planning, and engineering, by King Bhoja of Dhara (11th century): edited by T. Ganapati Shastri, 2 vols., vol. I, 1924, pp. 39+290 (out of print); vol. II, 1925, pp. 16+324 ... 14.
- 26, 41. Sädhanamälä (wwwwww); a Buddhist Tantric text of rituals, dated 1165 A.D., consisting of 312 small works, composed by distinguished writers ; edited by Dr. B. Bhattacharyya. Illustrated. 2 vols., vol. I, 1925, pp. 23+342; vol. II, 1928, pp. 183+295
- A Descriptive Catalogue of MSS, in the Central 27.Library, Baroda (बहोदाराजवीय पन्ययूची): compiled by G. K. Shrigondekar and K. S. Ramaswami Shastri, with a Preface by Dr. B. Bhattacharyya, in 12 vols., vol. I (Veda, Vedalaksana, and Upanisads), 1925, pp. 28+264
- 28, 84. Mänasolläsa or Abhilasitärthacintämani ( सामगीwrw) : an encyclopædie work treating of one hundred different topics connected with the Royal household and the Royal court, by Someávaradeva, a Chalukya king of the 12th century : edited by G. K. Shrigondekar, 3 vols., vol. 1, 1925, pp. 18+146; vol. II, 1939, pp. 60+304

2-0

5-0

14-0

6-0

10 - 0

- Nalaviläsa (vertere): a drams by Rämachandrasäri, pupil of Hemschandrasäri, describing the Panränika story of Nala and Damayanti: edited by G. K. Shrigondekar and L. B. Gandhi, 1926, pp. 40+91
- 30. 31. Tattvasańgraha ( awagw): a Buddhist philosophical work of the Sth century, by Santaraksita, with Pañjikā by his disciple Kamalasila: edited by Pandit Embar Krishnamacharya, with a Foreword by Dr. B. Bhattacharyya, 2 vols., 1926, vol. I, pp. 157+80+582; vol. II, pp. 4+353+102
- 33, 34. Mirat-i-Ahmadi (fwun-t-wwwit): by Ali Mahammad Khan, the last Moghul Dewan of Gujarat: edited in the original Persian by Syed Nawab Ali, Professor of Persian, Baroda College, 2 vols., illustrated, vol. I, 1926, pp. 416; vol. II, 1928, pp. 632 ...
- Mänavagrbyasütra ( wavegrege): a work on Vedic ritual of the Yajurveda with the Bhāsya of Aştāvakra: edited by Rāmakrishna Harahaji Sāstri, with a Preface by B. C. Lele, 1926, pp. 40+264
- 36, 68. Nätyašästra (नावासाना): of Bharata with the commentary of Abhinavagupta of Kashmir: edited by M. Ramakrishna Kavi, 4 vols., vol. I, illustrated, 1926, pp. 27+397 (out of print); vol. II, 1934, pp. 23+25+464 ...
- Apabhraniśakāvyatrayī: ( wwinatavaī) econsisting of three works, the Carcari, Upadešamsāyana, and Kālasvarūpakulaka, by Jinadatta Sūri (12th century), with commentaries: edited by L. B. Gandhi, 1927, pp. 124+115
- Nyāyapraveša (ফাৰমবঁশ), Part I (Sanskrit Text): on Buddhist Logic of Dinnāga, with commentaries of Haribhadra Sūri and Pārsvadeva: edited by A. B. Dhruva, 1930, pp. 39+104 ... Out of print.
- Nyāyapraveša (नापप्रपेष), Part II (Tibetan Text): edited with introduction, notes, appendices, etc. by Vidhusskhara Bhattacharyya, 1927, pp. 27+67
- Advayavajrasangraha (severes): consisting of twenty short works on Buddhiam, by Advayavajra: edited by Hampussad Sastri, 1927, pp. 39+68
- 42, 50. Kalpadrukośa (weszeru): standard work on Sanakrit Lexicography, by Keśava: edited by Ramavatara Sharma, with an index by Shrikant Sharma, 2 vola., vol. I (text), 1928, pp. 64+485; vol. II (index), 1932, pp. 283

.

24-0

19-8

5-0

5-0

-0

1-8

2-0

- Mirat-i-Ahmadi Supplement (form-t-wewal ufting): 43. by Ali Muhammad Khan. Translated into English from the original Persian by C. N. Seddon and Syed Nawab Ali. 'Illustrated. Corrected reissue, 1928, pp. 15+222 6-8 Two Vajrayana Works ( रवयानप्रवार) : comprising Prajfiopäyaviniscayasiddhi of Anangavajra and Jhanasiddhi of Indrabhuti: edited by Dr. B. Bhattacharyya, 1929, pp. 21+118 3-0 45. Bhāvaprakāšana (wieseizer): of Sāradātanaya, a work on Dramaturgy and Ross (A.D. 1176-1250); edited by His Holiness Yadugirl Yatiraja Swami, Melkot, and K. S. Ramaswami Sastri, 1929, pp. 98+410 7-0 46. Ramacarita (THUTTH): of Abhinanda, Court poet of Haravarsa, probably the same as Devapala of the Pala Dynasty of Bengal (c. 9th century A.D.): edited by K. S. Ramaswami Sastri, 1929, pp. 29+467 7-8 Nanjarājayašobhūşaņa (autasaitus): by Nrsimha-kavi alias Abhinava Kālidāsa, a work on Sanskrit 47. Poetics relating to the glorification of Nafijarija, son of Virabhupa of Mysore : edited by E. Krishnamacharya, 1930, pp. 47+270 ... 5-0 Natyadarpana (नायदपेष): on 48. dramaturgy. by Rāmacandra Sūri with his own commentary : edited by L. B. Gandhi and G. K. Shrigondakar, 2 vols., vol. 1, 1929, pp. 23+228 -8 Pre-Dinnaga Buddhist Texts on Logic from Chinese 49. Sources ( untratanauan) : containing the English translation of Satdiastrg of Aryadeva, Tibetan text and English translation of Vigraha-vyāvariani of Nāgārjuna and the re-translation into Sanskrit from Chinese of Upāyahydaya and Tarkašāstra: edited by Giuseppe Tucci, 1930, pp. 30+40+32+77+89+91 -0 .... Mirat-i-Ahmadi Supplement (जिरात-इ-अपनादी परिमिष्ट) : 50. Persian text giving an account of Gujarat, by Ali Muhammad Khan: edited by Syed Nawab All, 1930. 6-0 pp. 254 51, 77. Trişaştisalākāpuruşacaritra (चित्रविस्वाचा उदयवरिष):
- 51, 77. Trişaştisalākā puruşacaritra (renezentei Severce): of Hemacandra: translated into English with copious notes by Dr. Helen M. Johnson, 4 vols., vol. I (Adiśvaracaritra), 1931, pp. 19+530, illustrated; vol. II, 1937, pp. 22+396

5

Rs. A.

- Tathägataguhyaks or Guhyasamäja (jugunum): the earliest and the most authoritative work of the Tantra School of the Buddhists (3rd century A.D.): edited by Dr. B. Bhattacharyya, 1931, pp. 39+210 ...
- 54. Jayākhyasamhitā (जवाकार्थविता): an authoritative Pañcarātra work of the 5th century A.D.: edited by Pandit E. Krishnamacharys of Vadtal, with a Foreword by Dr. B. Bhattacharyya, 1931, pp. 78+47+454
- Kāvyālaňkārasārasamīgraha ( कामाकद्वारकारकर ): of Udbhata with the commentary, probably the same as Udbhataviveka, of Rājānaka Tilaka (11th century A.D.): edited by K. S. Rāmaswami Sastri, 1931, pp. 48+62
- Päränanda Sätra (wrowegs): an ancient Tantrio work of the Hindus in Sütra form: edited by Swami Trivikrama Tirtha with a Foreword by Dr. B. Bhattacharyya, 1931, pp. 30+106
- 57.69. Absan-ut-Tawarikh (spen-squarks): history of the Safawi Period of Persian History, 15th and 16th centuries, by Hasani-Rumlu: edited by C. N. Seddon, 2 vols. (Perdan text and translation in English), vol. I, 1932, pp. 36+510; vol. II, 1934, pp. 15+301...
- Padmänanda Mahäkåvya (प्रातन्त्रवाकाम्): giving the life-history of Raabhadeva, the first Türthankara of the Jainas, by Amarachandra Kavi of the 13th century: edited by H. R. Kapadia, 1932, pp. 99+667
- 61, 91. Saktisańgama Tantra (κίστυντασι): comprising four books on Käli, Tärä, Sundari, and Chhinnamastä: edited by Dr. B. Bhattacharyya, 4 vols., vol. I, Kälikhanda, 1932, pp. 13+179; vol. II, Täräkhanda, 1941, pp. 12+271...
- Prajňāpāramitās (प्रापारसिता): commentaries on the Prajňāpāramitā, a Buddhist philosophical work: edited by Giuseppe Tucci, 2 vols., vol. I, 1932, pp. 55+589
- 63. Tarikh-i-Mubarakhshahi ( vifte c.yartavit) : contemporary account of the kings of the Salyyid Dynasty of Delhi: translated into English from original Persian by Kamal Krishna Basu, with a Foreword by Sir Jadunath Sarkar, Kt., 1932, pp. 13+299 ...
- Siddhäntabindu (feamfes): on Vedänta philosophy, by Madhusüdana Sarasvati with the commentary of Purusottama: edited by P. C. Divanji, 1933, pp. 142+93+306

Ra. A.

-4

20

12-0

3-8

14-0

19 - 8

. .

11-0

5 - 8

12-0

7-8

|     |                                                                                                                                                                                                                      | 49. A. |  |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--|
| 65. | Istasiddhi (usfefa): on Vedanta philosophy, by<br>Vimuktštma, disciple of Avyayātmā, with the author's<br>own commentary: edited by M. Hiriyanna, 1933,<br>pp. 36+697                                                | 14-0   |  |
| 66, | 70, 73. Shābara-Bhāşya (wwwwwi): on the Mimāmsā<br>Sūtras of Jaimini: translated into English by<br>Dr. Ganganath Jha, in 3 vols., 1933-1936, vol. I,<br>pp. 15+705; vol. II, pp. 20+708; vol. III, pp. 28+<br>1012  | 48-0   |  |
| 67. | Sanskrit Texts from Ball ( ) comprising<br>religious and other texts recovered from the islands of<br>Java and Bali: edited by Sylvain Levi, 1933,<br>pp. 35+112                                                     | 3-8    |  |
| 71. | Näräyana Šataka (जारायगणज): a devotional poem<br>by Vidyäkara with the commentary of Pitämbara:<br>edited by Shrikant Sharma, 1935, pp. 16+91                                                                        | 2-0    |  |
| 72. | Rājadharma-Kaustubha (पाक्रपसेकोक्स): an elaborate<br>Smrti work on Rājadharma, by Anantadeva: edited<br>by the late Mahāmshopādhyāya Kamala Krishna<br>Smrtitirtha, 1935, pp. 30+506                                | 10-0   |  |
| 74. | Portuguese Vocables in Asiatic Languages ( पार्गतीक-<br>सन्दर्भण) : translated into English from Portuguese<br>by Prof. A. X. Soares, 1936, pp. 125+520                                                              | 12-0   |  |
| 75. | Näyakaratna (******): a commentary on the<br>Nyšyaratnamšiš of Pärthasärathi Miára by Rämänuja of<br>the Präbhškara School: edited by K. S. Ramaswami<br>Sastri, 1937, pp. 69+346                                    | 4-8    |  |
| 76. | A Descriptive Catalogue of MSS. In the Jain Bhan-<br>dars at Pattan ( unawarancia unger) : edited from<br>the notes of the late Mr. C. D. Dalal by L. B. Gandhi,<br>2 vols., vol. I, 1937, pp. 72+498                | 8-0    |  |
| 78. | Ganitatilaka (#fenfages): of Sripati with the com-<br>mentary of Simhatilaka, a non-Jain work on<br>Arithmetic with a Jain commentary: edited by H. R.<br>Kapadia, 1937, pp. 81+116                                  | 4-0    |  |
| 79. | The Foreign Vocabulary of the Quran (strenge (n):<br>showing the extent of borrowed words in the sacred<br>text: compiled by Professor Arthur Jeffery, 1938,<br>pp. 15+311                                           | 12-0   |  |
| 80, | <ol> <li>Tattvasangrahn (wwwgw): of Santaraksita with<br/>the commentary of Kamalasila: translated into English<br/>by Dr. Ganganath Jha, 2 vols., vol. I, 1937, pp. 8+739;<br/>vol. II, 1939, pp. 12+854</li> </ol> | 37-0   |  |
| 81. | Hamsa-vilāsa (vivfverv): of Hamsa Mitthu: on<br>mystic practices and worship: edited by Swami<br>Trivikrams Tirths and Mahāmahopādhyāya Hathibhai<br>Shastri, 1937, pp. 13+331                                       | 5-8    |  |

7

|     |                                                                                                                                                                                                                                     | Rs. 4. |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 82. | Süktimuktävali ( () () () () () () () () () () () () (                                                                                                                                                                              | 11-0   |
| 85. | Brhaspati Smrti (wwwfengfw): a reconstructed text<br>of the now lost work of Brhaspati: edited by K. V.<br>Rangaswami Aiyangar, 1941                                                                                                | 13-0   |
| 86. | Parama-Samhitā ( vovifen ): an authoritative work<br>of the Päächarätra system : edited by S. Krishnaswami<br>Aiyangar, 1940, pp. 45+208+230                                                                                        | 8-0    |
| 87. | Tartvopaplava ( swituge ): a masterly criticism of the<br>opinions of the prevailing Philosophical Schools by<br>Jaysräfi: edited by Pandit Sukhalalji and R. C.<br>Parikh, 1940, pp. 21+144                                        | 4-0    |
| 88. | Anekāntajayapatākā (wāstmatustat): of Haribhadra<br>Sūri (8th century A.D.) with his own commentary and<br>Tippanaka by Munichandra, the Guru of Vādideva<br>Sūri: edited by H. R. Kapadia, in 2 vols., vol. I, 1940,<br>pp. 32+404 | 10-0   |
| 89. | Sästradipikä (meetifeer): a well-known Mimärhaä<br>work: the Tarkapäda translated into English by D.<br>Venkatramiah, 1940, pp. 29+264                                                                                              | 5-0    |
| 90. | Sekoddeśatika (Gaitwater): a Buddhist ritualistic<br>work of Naropa describing the Abhiseka or the initiation<br>of the disciple to the mystic fold : edited by Dr. Mario<br>Carelli, 1941, pp. 35+74                               | 2-8    |

#### II. BOOKS IN THE PRESS.

- Näţyaśāstra (\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*): edited by M. Ramakrishna Kavi, 4 vols., vol. III.
- Alarhkäramahodadhi ( segrestife): on Sanskrit Poetics composed by Narendraprabha Sūri at the request of Minister Vastupāla in 1226 A.D.: edited by L. B. Gandhi.
- Dvädašäranayacakra (বাৰ্মাৰ্গবৰ্ষ): an ancient polemical treatise of Mallavädi Süri with a commentary by Simbasuri Gani: edited by Muni Caturvijayaji.
- Krtyakalpataru (savawaw): of Lakamidhara, minister of King Govindachandra of Kanauj: edited by K. V. Rangaswami Aiyangar, vols. I-V.

- A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda ( απατιαζία ματατί): compiled by K. S. Ramaswami Shastri. 12 vols., vol. Π (Srauta, Dharma, and Grhya Sütras).
- Mådhavänala-Kämakandalä (witterwestusser): a romance in old Western Rajasthani by Gapapati, a Käyastha from Amod: edited by M. R. Majumdar.
- Anekäntajayapatäkä ( परेकानवप्रसाका): of Haribhadra Süri (c. 1120 A.D.) with his own commentary and Tippanaka by Munichandra, the Guru of Vädideva Süri: edited by H. R. Kapadia, in 2 vols., vol. II.
- Samrät Siddhänta (serafuare): the well-known work on Astronomy of Jagannätha Pandit: critically edited with numerous diagrams by Kedar Nath, Rajjyotisi.
- Vimalaprabhā (faveswi): the commentary on the Kālacakra Tantra and an important work of the Kālacakra School of the Buddhists: edited by Giuseppe Tucci.
- Aparājitāprechā ( wytifmarawi ): a voluminous work on architecture and fine-arts : edited by P. A. Mankad.
- Parašurāma Kalpa Sūtra (प्रयुद्धभूक्ष्यप्र); a work on Hindu Tantra, with commentary by Rāmešvara; second revised edition by Sakarlal Shastri.
- An Alphabetical List of MSS, in the Oriental Institute, Baroda (varing at): compiled from the existing card catalogue by Raghavan Nambiyar Siromani, 2 vola., vol 1.
- Vivāda Cintāmaņi (বিৰাহ্যিকাৰ্ছৰ): of Vāchaspati Miśra: an authoritative Sunti work on the Hindu Law of Inheritance: translated into English by Dr. Ganganath Jha.
- Tarkabhäşä (πάνιτα): a work on Buddhist Logic, by Mokşākara Gupta of the Jagaddala monastery: edited with a Sanskrit commentary by Embar Krishnamacharya.
- Hembinduţikā ( dŋ(dŋ) ( non-star); commentary of Arcata on the famous work of Dharmakirti on Buddhist logic; edited from a single MS. discovered at Pattan, by Sukhalalji.
- Gurjararāsāvalī (সুর্বেদেশকা): a collection of aeveral old Gujarati Rāsas: edited by B. K. Thakore, M. D. Desai, and M. C. Modi.

Rs. A.

#### III. BOOKS UNDER PREPARATION.

- Prajfiăpăramităs (সমানার্গনিনা): commentaries on the Prajfiăpăramită, a Buddhist philosophical work : edited by Giuseppe Tucci, 2 vols., vol. II.
- Saktisangama Tantra ( #f#######): comprising four books on Käll, Tärä, Sundari, and Chhinnamastä: edited by Dr. B. Bhastacharyya, 4 vols., vols. III-IV.
- Nätyadarpana ( ): introduction in Sanskrit on the Indian drams, and an examination of the problems raised by the text, by L. B. Gandhi, 2 vols., vol. II.
- Krtyakalpataru (sequence): one of the earliest Nibandha works of Laksmidhara: edited by K. V. Rangaswami Aiyangar, 8 vola., vols. VI-VIII.
- A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (asignment unue): compiled by the Library Staff, 12 vols., vol. III (Smrti MSS.).
- Mänasolläsa ( काम्स्रोक्षाच ): or Abbilaşitärthacintämani : edited by G. K. Shrigondakar, 3 vols., vol. III.
- Nitikalpataru (#if#seure): the famous Niti work of Exemendra: edited by Sardar K. M. Panikkar.
- Chhakkammuvaeso ( upgeedt) : an Apabhranisa work of the Jains containing didactic religious teachings : edited by L. B. Gandhi.
- Nispannayogâmbara Tantra (faugqiriacaar): describing a large number of mandalas or magic circles and numerous deities : edited by Dr. B. Bhattacharyya.
- 10. Basatin-I-Salatin ( पायातिन-द-पायातिन ): a contemporary account of the Sultans of Bijapur: translated into English by M. A. Kazi and Dr. B. Bhattacharyya.
- Madana Mahārņava (बद्बसदार्थंड): a Smrti work principally dealing with the doctrine of Karmavipāka composed during the reign of Māndhātā, son of Madanapāla: edited by Embar Krishnamacharya.
- Trişaşţiśalākāpuruşacaritra (fevîauetet gevefte): of Hemacandra: translated into English by Dr. Helen Johnson, 4 vols., vols. III-IV.
- Brhaspatitativa (swafaww): a Saiva treatise belonging to an early stratum of the Agamic literature written in old Javanese with Sanskrit álokas interspersed in the text: edited by Dr. A. Zeisenias.
- Anu Bhāşya (squre): a standard work of the Suddhādvaita School: translated into English by G. H. Bhatt.

- A Descriptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhandars at Pattan (प्रमलपायाणरोप प्रवासकी): edited from the notes of the late Mr. C. D. Dalal, by L. B. Gandhi, 2 vols., vol. II.
- An Alphabetical List of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (unwaward): compiled from the existing card catalogue by Raghavan Nambiyar Siromani, 2 vols., vol. II.
- Năţyaśāstra (नावागळ): of Bharata with the commentary of Abhinava Gupta: second revised edition by K. S. Ramaswami Shastri Siromani, vol. I.
- Nätyašästra (सायगाक): of Bharata with the commentary of Abhinava Gupta: edited by M. Ramakrishna Kavi, 4 vols., vol. IV.
- Bhojanakutühala (स्रोजनपुरुष): on the methods of preparing different dishes and ascertaining their food value written by Raghunäths Süri, disciple of Anantadeva in the 16th century A.D.: edited by Ananta Yajneswar Shastri Dhupkar.
  - Tattvacintämani (\*\*fumufu): with the Aloka and Darpaga commentaries: edited by Dr. Umesh Misra.
  - Räsasangraha ( THETT ): a collection of 14 old Gujarati Råsas, composed in the 15th and 16th centuries: edited by M. R. Majumdar.
  - Pärasikakoşasangraha (vitetseñvuve): a collection of four Persian Sanskrit loxicons: edited by K. M. Zaveri and M. R. Majumdar.
  - Dhürtasvāmi Bhāşya (भूत्रेलाभिभाष): a commentary on the Aśvalāyana Grhyasütra: edited by A. Chinnaswami Shastri.
  - Kodandamandana ( क्रिट्डल्ड्ल्ड्): a work on archery attributed to Mandana Sütradhära: edited by M. Ramskrishna Kavi.
  - Matangavrtti (सहारति): a commentary on the Matanga Pāramešvara Tantra by Rāmakaņtha Bhatta: edited by Mahamahopadhyaya Jogendranath Bagehi.
  - Upanişat-Sangraha ( sufequive): a collection of unpublished Upanişads: edited by Shastri Gajanan Shambhu Sadhale.

For further particulars please communicate

THE DIRECTOR, Oriental Institute, Baroda.

11

Rs. 4.

#### THE GAEKWAD'S STUDIES IN RELIGION AND PHILOSOPHY.

- Goods and Bads: being the substance of a series of talks and discussions with H.H. the Maharaja Gaekwad of Barods. [Contents: introduction. I, physical values. II, intellectual values. III, esthetic values. IV, moral value. V, religious value. VI, the good life, its unity and attainment]: by Alban G. Widgery, M.A., 1920. (Library edition Rs. 5)
- 3. Immortality and other Essays : [Contents: I. philosophy and life. II, immortality. III, morality and religion. IV, Jesus and modern culture. V, the psychology of Christian motive. VI, free Catholicism and non-Christian Religions. VII, Nietzsche and Tolstol on Morality and Religion. VIII, Sir Oliver Lodge on science and religion. IX, the value of confessions of faith. X, the idea of resurrection. XI, religion and beauty. XII, religion and history. XIII, principles of reform in religion]; by Alhan G. Widgery, M.A., 1919. (Cloth Rs. 3)
  - Confutation of Atheism : a translation of the Hadis-i-Halila or the tradition of the Myrobalan Fruit : translated by Vali Mohammad Chhanganbhai Momin, 1918 ...
    - Conduct of Royal Servants : being a collection of verses from the Viramitrodaya with their translations in English, Gujarati, and Marathi : by B. Bhattacharyya, M.A., Ph.D.

Rs. A.

3-0

1.0

-14

0\_6

## SELLING AGENTS OF THE GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

#### England

Messrs. Luzac & Co., 46, Great Russell Street, London, W.C. 1.

Mesars, Arthur Probsthain, 41, Great Russell Street, London, W.C. 1.

Messrs, Deighton Bell & Co., 13 & 30, Trinity Street, Cambridge.

#### Calcutta

Messrs, The Book Co., Ltd., 4/3, College Square.

Messrs. Thacker Spink & Co., 3, Esplanade East.

#### Benares City

Chowkhamba Sanskrit Serles Office, Post Box No. 8, Benares.

Mesars, Braj Bhusan Das & Co., 40/5, Thathari Bazar,

#### Labore

Messrs. Mehrchand Lachmandass, Sanskrit Book Depôt, Said Mitha Street.

Messrs. Motilal Banarsidass, Punjab Sauskrit Book Depôt, Said Mitha Street.

#### Bombay

Messrs. Taraporevala & Sons, Kitab Mahal, Hornby Road.

Messrs. Gopal Narayan & Co., Kalbadevi Road.

Messrs. N. M. Tripathi & Co., Kalbadevi Road.

Saraswati Pustak Bhandar, Gulalwadi, Fort.

#### Poona

Oriental Book Supply Agency, 15, Shukrawar Peth.

#### Baroda

N. C. Athavale, Bookseller, Raopura.

